



مكتبة البابطين الركرية للشعر العربي Al-Babtain Central Library for Arabic Poetry

مذكرات محمَّالأمين فَال الخَيْرَالْحَيَىٰ لِشِنْفَطِي

مؤسس مَدْرَبَة الِنْجَاة في الزبيرُ

كتبها في مدينة عنيزة سنة ١٣٢٦ه \_ ١٩١٨م

اعتلى بها عَدّادِحِن بنُ صَالِحَالِيَدِبْلِي

الطبعة الأولى 1121هـ - 1120م

## @warra\_Q



مكتبية البابطين الركرية للشعر العربي Al-Babtain Central Library for Arabic Poetry

مذكرات مِحَالِامِيْ فَالْلَخَيْرَ لَحَيَى لِشَنِقِطِئ

مؤسس مدرسة النجاة في الزيب كتبها في مدينة عنيزة سنة ١٣٢١ه - ١٩١٨

اعتنہ بھا عَبِّدْالِحِمْنِ بِنْ صَلِحَالِيْسِبْدِلِئ

تصدر بمناسبة مرور قرن على كتابتها الطبعة الأولى 17214\_01-74

923.7 عدار من الشيلي مذكرات الشيخ محمد الأمين الشنقيطي: مؤسس مدرسة النجاة في الزبير: كانبها في عنيزة 1336هـ - 1915م / اعتنى بها عبدالرحمن الشبيلي - 14 - الكريت: مكتبة البابطين المركزية للشعر العربي، 2015. 240 من 21 سم ( Lab : 078-99906-85-22-0 محمد أمين الشنقوطي (1876-1932م) - مذكرات 2 مدرسة التجاة الأطية - الزبير (العراق) 3. الكويت - تاريخ 4. العراق - الزبير - تاريخ ب مكتبة البابطين المركزية للشعر أالعنوان الربي الكريت (تقر)

رف البداع: Depository Number: 2014/554

ISBN: 978-99906-85-22-0 : day

الطيعة الأولى

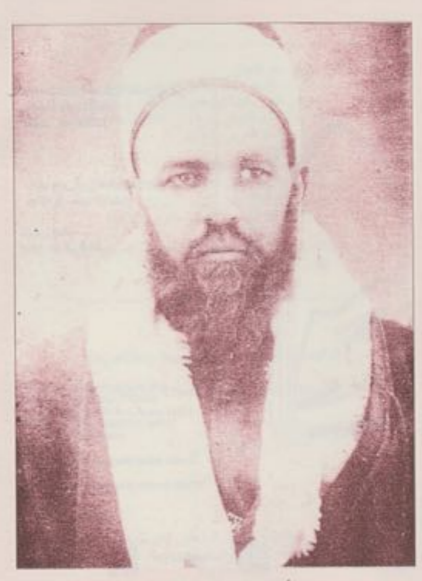
A2015 - A1436

جميع الحقوق محفوظة لمكتبة البابطين المركزية للشعر العربي

A second strains



۳



محمد الأمين قال الخير الخسّني الشنقيطي (١٢٩٢هـ / ١٩٢٢هـ / ١٩٢٢م)

تصدير : عبدالعزيز سعود البايطين .. ا تقديم: د . محمد المختار ولد أباه ..... 11 الشيخ الشنقيطي ومدرسة النجاة: د. على 54 vv ا هذه المذكّر ات: عبد الرحمن الشبيلي .. ٨٥ 🔳 مذكّرات الشيخ الشنقيطي ..... انتمة المذكرات: الشيخ ناصر إبراهيم الأحمد 5.7 ا من شنقيط إلى عنيزة والزبير: عبد الرحمن الشبيلي ...... SIT. 551 الفهارس:.... 55.8 \* الأعلام..... القبائل والأسر ..... \$0. 501 الهيئات والجهات 207 المصطلحات الموضوعية والكتب وأمثالها 107 \* الأماكن والمواقع الجغر افية.....

مذكرات محمد الأمين الشنقيطي

- الحفول الماعات المرد الأفاف والتودي الديت ت المت الحدث الشيخ محقد أمين الشنقيطي -IAPT-IAVT AIPAL-IPAP il Nizilal 1.214 - 1APTa الكتاث العشرون

٦

بنلير عاشق العل

عبدالعزيز سعود البابطين

يقدم لنا فضيلة الشيخ محمد أمين الشنقيطي في سيرته مثلاً باهراً لرجل عشق العلم واتخذ منه قبلته ومدار حياته، ولم تحرف مغريات الحياة سفينته عن وجهتها الوحيدة، وقد عبّر عن هذا العشق في أبيات له تغزّل فيها بلوح العلم الذي رافقه في يفاعته:

(١) رجل أعمال وشاعر كويتي، له نشاط ثقافة واسع، أسس جائزة باسمه للإبداع الشعري ومكتبة البابطين المركزية للشعر العربي بالكويت. أبصر محمد أمين نور الحياة في مضارب قبيلته «الحَسَنيين» سنة ١٨٧٦م في صحراء شنقيط، تلك القبيلة التي تنتمي إلى أشراف العرب والتي قيل فيها: «إن الشعر العربي بنى بيته فيها» في إحدى المحاضر (الكتاتيب) التي انتشرت في بوادي شنقيط أقبل في طفولته على ارتشاف العلم فحفظ القرآن الكريم، ودرس مبادئ الفقه والسيرة النبوية، وقرأ دواوين الشعر القديم، ولم يقنع بما علمه، وبدأ رحلته وهو في الخامسة والعشرين من عمره متوجها إلى الحجاز لأداء مناسك الحج، وكانت رحلة الحج تتيح للمرتحل المرور بالمراكز العلمية المنتشرة على مسار رحلته، والتعرف إلى علمائها، والتزود بما تحفل به هذه المراكز من أصناف العلوم.

اتجه الشنقيطي أولاً إلى مدينة فاس واتصل فيها ببعض الحلقات العلمية، وتابع منها رحلته إلى مصر وأزهرها، والتقى فيها ببعض علماء مصر وعلماء شنقيط المهاجرين، ثم حط رحاله في الحرمين الشريفين ليدرس على علماء الحجاز الحديث النبوي والفقه والمغازي والأنساب والنحو، وبعد أن تضلّع بالعلوم العربية من منابعها الأصيلة واستكمل مرحلة التعلّم، وجد أن رسالته تتمثل في نشر العلم في كل مكان يصل إليه. وهنا تبدأ صفحة جديدة في حياة الشنقيطي انتقل فيها من التعلُّم إلى التعليم، وكان في المرحلتين متصوًّفاً في العلم يجد راحته الكبرى في تلقي العلم وفي نشره للراغبين فيه، وعرفت بلدة عنيزة في الملكة العربية السعودية - التي مكث فيها مدة عامين، وفي دولة الكويت التي زارها أكثر من مرة - فضله العلمي ودروسه ومحاضراته التي كان يلقيها في المساجد والمدارس والتي كانت تلقى قبولاً كبيراً.

وكان إنجازه الكبير في بلدة الزبير التي كانت مستقرّه الأخير إذ أسهم في تأسيس مدرسة النجاة الأهلية وفي إدارتها، تلك المدرسة التي تخرّج منها آلاف الطلبة الذين نشروا العلم في أرجاء الجزيرة العربية وفي العراق.

تميّزت هذه المدرسة عن مثيلاتها في ذلك الزمن في أنها جمعت في مناهجها الدراسية بين العلوم الدينية وعلوم اللغة العربية والعلوم الدنيوية النافعة، بهدف إعداد جيل يساير عصره، وكان الشنقيطي في دروسه محافظاً على عقيدة السلف الصالح، مناهضاً للبدع والخرافات التي تسلّت إلى عقول وسلوك المتديّنين، متفهماً لضرورات العصر ففكر في إنشاء أول مدرسة لتعليم البنات في فترة كان هذا التعليم يعدّ من المحظورات، فكان الشنقيطي معلّماً ومصلحاً في الوقت ذاته، ورائداً من رواد التعليم الحديث.

وتحمّل الشنقيطي صابراً ما قوبل به من الجامدين والمتشددين من هجوم وتشويه لسيرته وصل إلى حدّ الاعتداء عليه، وكان الشنقيطي في مسيرته العلمية مثالاً للعالم الزاهد، وحين المَّت بمدرسة النجاة عند تاسيسها ضائقة مالية تبّرع برواتبه لمدة ثمانية وعشرين شهراً.

ظَلَّ الشنقيطي مثابراً على رسالته التعليمية والإصلاحية إلى أن وافته المنية سنة ١٩٣٢م، ودفن في مقبرة الحسن البصري في الزبير بعيداً عن وطنه.

وإذ نستعيد بهذا الكتاب ذكرى هذا الرجل الجليل الذي نذر حياته للعلم والتعليم وحاول جاهداً أن يبدّد ظلمة الجهل والخرافة والتعصب عن أفق المشرق العربي، فإننا نأمل أن يجد فيه الجيل الجديد نبر اساً يحتذى في الإقبال على العلم والإخلاص له.

عبد العزيز سعود البابطين الكويت: ١٤٢٦/١/١/ ١٤٢٩هـ ٥٢٠١٤/١٠/١٠م

د. محمد المختار ولد أبَّاه

ليس هذا الكتاب أول تحفة يجود بها علينا الباحث والسياسي الخبير الأصيل، الأستاذ د. عبد الرحمن الشبيلي، مد الله في عمره، فإلقاء نظرة على إنتاجه الغني يوضح لنا جلياً أنه قد قرّب إلينا أعلام مصره وعصره، إذ قام بكتابة تراجمهم في أسلوب سهل ممتنع، جمع بين دقة الأوصاف، وإبراز الخصائص والميزات، ذلك أنه كاتب أُعْطِيَ ملكوت الكتابة المبدعة، وسرّ مناعة الصحافة المتعة، فكلما جُلتُ مع سَوانح أقلامه وأفكاره أو وقفت على تجاربه المنيرة ووقفاته المثيرة، استشعرْتُ لذة الإفادة، سواءٌ كنت معه في تاريخ الإعلام

<sup>(</sup>١) رئيس جامعة شنقيط العصرية، نواكشوط.

أو مع أعلام بلا إعلام، أو مع حوادث الأيام، فكأني حين أقرؤُها أستظهر عبقريات علامة الجزيرة حمد الجاسر، أو رحلات محمد بن ناصر العبودي، أو أدبيات محمود شوقي الأيوبي، وعبدالله بن خميس، أو مغامرات عبدالله فيلبي في الربع الخالي، أو أصاحب محمد أسد في طريقه إلى مكة المكرمة.

وإن من آخر هذه التحف النفيسة، ما كتبه عن عالم شنقيطي هو محمد بن الأمين بن فال الخير المشهور بمؤسس مدرسة النجاة في الزبير، وهي المؤسسة التي كان لها أثر بالغ في النهوض بالعلوم الإسلامية، والتي تخرج منها مجموعة من أعلام الخليج والأحساء ونجد ومربيها.

فلقد لمَّ الأستاذ الشبيلي شتات آثار هذا العالم، فحقق مذكراته، وضمَّ إليها ما أضافه تلميذه ناصر الأحمد، ومضامين مصنَّف عبداللطيف الدليشي الخالدي، ونقّب عما كُتب عنه في مجلات عصره، حتى قدّم لنا صورة متكاملة عن حياة ابن فال الخير، وذلك على غرار الأبحاث المعتمدة التي عوَّدنا عليها في تناوله

لمشاهير العلماء والكُتاب.

ولقد مرت حياة ابن فال الخير بمراحل لكل منها خصائصها ، فالمرحلة الأولى بدأت منذ نشأته في منطقة العُقل<sup>(')</sup> في جنوب بلاد شنقيط، حيث ولد سنة ١٢٩٣هـ وترعرع في وسط قبيلته الحسنيين الذين اشتهروا بعلوم القرآن الكريم والتبحُّر في اللغة العربية وجودة الشعر، حتى قال شاعرهم:

إِنَّا بَنِي حَسَّنٍ دلَت فصاحتنا أَنَّا إلى العرب الأقحاح ننتسبُ إِنْ لَم تقم بَيُنَاتُ أَنْنَا عَـرِبُ إِنْ لَم تقام بَيَانُ أَنْنَا عَـرِبُ

ويقول الشيخ الشنقيطي راوياً عن الشيخ سيدي باب: «إن الشعر بنّى بيته في قبيلة الحَسَنيين وفرَّق أبناءه في القبائل الأخرى، ومما يفخر به أحدهم قوله: مِصْداقُاني كريمُ العيص <sup>(1)</sup>منتسب إلى قريش بيوتِ العزُ والجَدَلِ

- المنطقة التي ولد فيها من بلاد شنقيط.
  - (٢) الأصل والمحتد.

نَسْجي القريضُ وإحْكامي قَوَافِيَهُ

ولا أميُّز بين العَطُّف والبَّدَلِ

لقد تربّى محمد الأمين الشنقيطي في هذه البيئة، ورضع من أخلافها مآثر أجداده وعلوم أسلافه، واستوعب مقررات مدرسته المحظرية<sup>(()</sup>، فحفظ القرآن الكريم، ودرس المتون التي تتناول مبادئ المباحث الفقهية والسيرة النبوية، كما قرأ دواوين الشعر القديم، مثل الشعراء الستة المشهورين، وحفظ مختارات شعر قومه الكثير.

هذه هي المرحلة الأولى التي انتهت بانتقاله إلى رحلته إلى الحج سنة ١٣١٨هـ.

وتتمثل المرحلة الثانية من حياة ألشنقيطي في حوادث هذه الرحلة التي بدأها وعمره إذ ذاك خمس وعشرون سنة، ومرّ في أثنائها أولاً بالمغرب، وكان في نيته المقام في فاس للتعلّم، غير أن إصابته بمرض الجدري منعته من ذلك، إلا أنه اتصل ببعض الحلقات العلمية التابعة للشيخ ماء العينين، فذكر مطارحاته مع بعض الأدباء في هذه الزاوية،

المحضرة (المعظرة) أشبه بالكُتَّاب في المشرق العربي.

ومحاوراته مع الشيخ محمد الهيب بن الشيخ ماء العينين. وفي هذه المرحلة روى لنا العلامة الشنقيطي نماذج من شعره، الذي أقرَّ أنه غير راضٍ عنه كل الرضا ولو أنه كان ناقداً ماهراً يميَّز بين جيد الشعر وركيكه، ومما مدح به الشيخ ماء العينين قوله: أهى" ثنائى عن إطالتي الثُّنا ومورثي عن مدحلك التقصيرا إنى إذا حاولت مدحـاً لـم أُطق عن بعض ما حاولتـه التعبيـرا يا مَنْ لَو انْ جريراً أصبح رائعاً من مدحه المعشار فات جريـرا منَّى إليك تحيسةُ لو شسمُها عُرْبُ العذارَى ما استطين عبيرا كما مدحه بقصيدة أخرى يقول في مطلعها: زارته مخلاف وغد البين مخلابه والفجر مُنْصدعُ في الأُهْق كَذَابُهُ

(١) ترد في وجوه عدة (أوهَّى ، إنِّي) كما سيأتي مع بعض النصوص الشعرية.

ولقد صدق العلامة الشنقيطي في حكمه على شعره، إذ تتأكد خبرته بآليته اللغوية، ووقوفه دون فحول شعراء قومه، وقد نلاحظ أنه استسلم لمنهجه العلمي، ولملكته في الوعظ والإرشاد، فلا نرى له شعراً يذكر، سوى بعض الأبيات التي يعتذر فيها عن عودته إلى وطنه، أو التي بعث بها إلى عالم شنقيطي ثالث هو أحمد بن الأمين العلوي، والتي يقول فيها:

مني لأحمد في المروق "" سلام عطر عليه من البهاء لِثامُ فأجابه ابن الأمين بأبيات ذكر منها قوله: من ماجدٍ يبني القصائدَ فكرهُ مبنَى تَقَاصَرُ دونه الأهرام

ولعل هذا هو البيت الوحيد الذي بقي لنا من الإنتاج الشعري لأحمد بن الأمين، رائد تدوين الشعر الشنقيطي في كتابه «الوسيط».

أو قصيدته التي مدح بها الشريفَ عوناً الحسنيَّ، بأمر

(١) اسم لدينة اسطنبول.

۱٦

من شيخه أحمد سالم بن الحسن الفاضلي الديماني، وقد أورد مطلعها، وهو: سلام أريج المسك من دون نشره ويُنْسِي نديم الخمرِ صَهْباءَ خمرِهِ وقد ختمها بقوله: خذوها على علّاتها، وعليكُمُ سلام أريج المسك من دون نشرِهِ

ولقد أبدت المرحلة الأولى من رحلة الشيخ الشنقيطي أنه لا يرغب في أن يكون شاعراً محترفاً مثل كثير من أبناء عمومته، ولكن مقامه في القاهرة أثناء هذه الرحلة أظهر لنا أنه كان راوياً متميزاً.

ولقد أتيح للعلامة الشنقيطي أن يلتقي في مصر بشنقيطي آخر ذائع الصيت، هو اللغوي الكبير محمد محمود بن التلاميد، وجرت بينهما مناقشات أدبية، أظهر فيها العلامة محمد الأمين قوة حافظته، وسعة اطلاعه على شعر أدباء قبيلته، فاستنشده ابنُ التلاميد بعضَها، فكان مما أنشده قصيدة ابن حنبل البائية المشهورة التي يقول في أولها:

أضرم الهم سحيرا فالتهب لمع بـرق بـرُبَـيَـات الذهبُ ومنها قوله: إن خير الزاد يا صاحى التُقَى فيه المجد التمش لا بالنسب إن تقل منعتنا درسه أزم الذهير والأعوام الشبهب قلت هل يحتال في دفع العصا من أظلّته الحسامات القُضْتُ ولو أرسلتُ عناني في مدى ما بـدا لي من أسـاليب العربُ ومن الحث لأربساب الشهى لقريت الأذن منها بالعجب وهو دون العلم عنقا مغسرب فاطلنه فلنغم المطلب وقد أوردها الشنقيطي كاملة في مذكراته. ثم روى له قطعته التي يحكى فيها قصته مع لوحه الذي كان له صاحباً وأنيساً، والتي يقول فيها: عمم صباحاً أفلحت كلُّ فلاح فيك يالوح لم أطع ألف لاح

أنست يسالسوخ صماحيس وأنيسس وشيضاني من غلتي ولواحي فانتصاح امرئ يروم اعتياضي طلب الوفر منك شبر انتصباح ىك لا بالفرا كلفتُ قديماً ومحيياك لاوجسوه السملاح ويقول في آخرها: بسل بمينياً بسواردات النطاح يتبارين ضُمُرًا كالقداح أفتسأ الدهسر هاجسرا للغسواني ووسسولأ للكثب والأل ولما أنشده منها قوله: في عقود النَّضار والذَّرَ منها جيد جيداء من ظباء رُماح

قال له ابن التلاميد: إن الشاعر غلط في نسبة الظباء إلى رُماح، وإنما الظباء تنسب إلى وجرة، كما تنسب المها إلى رماح<sup>(\*)</sup>.

(١) قد تكون رماح الروضات المروفة شرقي الرياض (روضة خريم)، ووجرة وادي وموضع ماء قرب عشيرة على درب الحج البصري، تحدث عنه عاتق البلادي وكتب عنه عبدالله الشايع وصوّره، والموضعان مذكوران في الشعر العربي. ويقول محمد الأمين الشنقيطي الشاب إنه سمع فوائد كثيرة من ابن التلاميد، وتحقق مما يُعزّى له من كثرة تتبع أغلاط كبار العلماء في النحو أمثال سيبويه والكسائي، ومما قال له: إن ابن عمك عبدالله بن أحمدام قد أخطأ في قوله:

هي العرب تاتي أوجهاً هي كلامها لذلك أمسى بعض أخبار معشـرِ وألف الماذا؟ هي النوادر كررت يتيه بها بعض النُّحاة الأكابرِ

يقولون أماذاا لا ترى في الأواخر

وهل تجهل الأشياخ ما في النوادر

ولما استفسره ابن فال الخير عن محلٍّ الغلط، قال: إنه في تسمية كتاب الأمالي بالنوادر، وهو غلط شائع عند علماء القبلة<sup>(''</sup>، يقولون كتاب النوادر يعنون بذلك أمالي أبي علي القالي، وأجابه ابن فال الخير بأن المعني قد يكون نوادر ابن أبي زيد، فأجابه ابن التلاميد: إن نوادر ابن أبي زيد لا توجد في القبلة.

(١) جنوب بلاد شنقيط.

ولعل العالمين الجليلين لم يتنبَّها إلى أن نوادر ابن أبي زيد كتاب فقه، وليس كتاب لغة، وأن الخلاف في موقع «لماذا» مبسوط في مناظرة شهيرة بين ابن أبي ربيع السبتى ومالك بن المرحل.

وعندما أزمع ابن فال الخير الرحيل إلى الحجاز حاول ابن التلاميد أن يُحَمِّله رسالة تتضمن بعض أشعاره فِ هجاء خصومه فِ الحجاز، فاعتذر له عن حمل الحالقة<sup>(''</sup> إلى بلاد الحرمين.

وهكذا أتيح لمحمد الأمين الشنقيطي أن يقري آذان المصريين بروائع أشعار قبيلته الحسنيين، الذين كانوا سَدَنَةَ اللغة العربية في بلاد شنقيط، وكما يقول الشنقيطي إن الشعر أكثرُ فيهم من غيرهم، وذكر بعض هؤلاء الشعراء، أمثال عبدالله بن أحمدام، ومحمد بن السالم الذي يقول:

النحبو عليم كفانس من تعلمه ملج (") الثدي ثدي الهيف من حَسَن

إفساد ذات البين.
(٢) الرضاعة.

فهو يفخر باعتزازه برضع لبان العربية من أمهاته، والمختار بن المعلى، صاحب اللامية المشهورة التي أولها: ألمًا على دور يعمار من جمل وأخرى لدى الوادي إلى جانب الرمل عفتهن أيدى الدهر بعدى وإنما يد الدهر خرقا ما تجد كما تبلي ولعلَّ الشيخَ محمداً الأمين الشنقيطي لم تدركه شهرة ابن المختار بن المعلَّى الشاعر المعروف، أمير الشعراء في عصره"، ألا وهو محمد النان الذي نافس ابن حنبل في رمليّته''' وهي قصيدة طويلة يقول فيها: بالأخاديـد رســومُ وخيَــمُ غبُ تفسنُ مُربَساتُ السسدُيَمَ ويشرقى الأميابيح إلى جنبه الغربي آي كالرُمَمُ وعلى الحضرة مغبثي دانسر (٢) على وزن بحر الرُّمَل. (٢) توفي عام ١٢١٩هـ (١٩٢٠م). (٢) جمع قضيم: الجاد الأبيض بكتب فيه.

لمیت بعدی بد الدھر بھا إن للدهــر صروفاً وشــنَم أتكر تُهها العينُ إلا دمسنة وبقياييا من رمياد وحب غنيث نعم بها لا منعه من تعيهم وشياب مُطرَهم وبريعان صبًا يقتادُه عنفوان اللهو لولمين غير أن الدهر خبُّ مــولعُ بالغواني والغرانيسق الهضم لا سزال الدهرُ في أبنسائه يطلب الوثر بنقض المنبرم وبتَوْهين مُمَرَات القُــوى وبتشتيت الجميع الملتنم وبإذلال العزيسز المختبسي بذرا الملك وإرغام الأشسم وبتسليط البلى العاتى عملى حِدْة الغَضْ ومَثْبَاي م وارتجاع المنفس الموهوب من راحة الحوز وطرح الملتقم وبتنغيص ملذات الفتى وبتكديسر مسسرات النعسم

فكأنًا لم تُجمّع شملَنا دِمَنُ الحري باتراب نُعر بخدال الشوق لا أحشائها والدَّماليجُ ارتواءُ وهَضَم تتثنَّى بينها نعْمُ كما مذَّغصنَ البان عِزَنينُ النَّسَم يضحك الإغريض لا أنيابها وكان العسال الماذي هي ولها هرعُ يُغشَي مَتْنهَا مُسبَكرُ واردُ مثل الفحصم تَرعَ ميثاقاً ولم تشفِ ألم

… إلى آخر القصيدة

وفي المرحلة الثالثة من مسار الشنقيطي أقام سنوات قلائل بين مكة المكرمة والمدينة المنورة، أدى فيها نسكه، واستكمل معارفه، فدرس على علماء الحجاز، أمثال المحدث الشهير محمد بن علي بن طاهر الوتري المدني، وأديب الحجاز في عهده عبد الجليل برّادة<sup>(\*\*)</sup>، ثم تتلمذ لِعَالميْنِ

(١) تولي عام ١٢٢٧هـ ١٩٠٨م.

آخرَيِّن هما: أحمد سالم بن الحسن الفاضلي الديماني، الذي أخذ عنه منظومَتَيَّ: البدوي في المغازي وأنساب العرب، وجزءاً من كتاب أسس المسالك في فقه الإمام مالك، وتتلمذ على شعيب الدكالي الذي قرأ عليه ألفية ابن مالك بتمامها، ورسالة أبي زيد، وجملاً من مختصر خليل ومختصر ابن الحاجب، وشمائل الترمذي، وشفاء القاضي عياض، وصحيح مسلم، وسنن النسائي، وأبي داود، وموطأ الإمام مالك، وجملة من الشاطبية، وهذا الشيخ هو الذي وجهه إلى سلفية ابن تيمية.

ولما حصّل ما كان يصبو إليه من علم ومعرفة بدأت المرحلة الرابعة من حياته فكانت مرحلة العطاء العلمي، وهي الفترة الأخيرة التي قضاها بين الكويت وعنيزة وبلدة الزبير في جنوب العراق.

ولسنا نحتاج إلى إطالة الحديث عن هذه المرحلة من حياة العلامة التي كانت حافلة بالنشاط التربوي والجهاد والاصطدام بالتقليديين وبعض الشيوخ في الكويت، مما سبب له مشاكل عدة، وتعرّض لمضايقات عنيفة، لكنه صبر وصابر حتى ترك سُمّعة حسنة، واعترافاً بما أسدى للمنطقة من إسهام في الحقل التربوي والمشاركة في تأسيس المدارس في الكويت، وفي عنيزة التي مكث فيها نحواً من سنتين، كما اقترن اسمه بمدرسة النجاة في الزبير، وهي مؤسسة رائدة في التعليم، تخرَّج فيها كثير من أعلام التربية والفكر في الزبير وعموم بلدان الخليج والأحساء ونجد، ومن الذين انتسبوا إليها كذلك الشاعر المجيد والناقد البصير عبدالعزيز بن سعود البابطين، الذي أولى اعتناءً خاصاً بتراث الشنقيطي.

هذه هي باختصار ملامح من حياة هذا العالم الفذّ، الذي أسهم في إحياء نهضة علمية في الخليج، والتي يعود الفضل للأستاذ د. عبدالرحمن الشبيلي في أن يجدد معالمها ويضعها أمام أعين القراء في حُلَّةٍ قشيبة وجميلة في مظهرها ومفيدة في محتواها، فله الشكر والتقدير.

محمد المختار ولد أبّاه نواکشوط، ۱٤٢٥/٩/۱هـ ۲۰۱٤/٦/۲٥م

الشنقيطي ومدرسة النحاة في الزيير د. علي أباحسين (١) قال الله تعالى في محكم كتابه العزيز: ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالُ صَدَقُوا مَا عَنهَدُوا ٱللَّهَ عَلَيْ إِ (الأح: اب: ٢٣).

على ضفاف المحيط الأطلسي، وعلى مفازة من منطلق قادة الإسلام الذين خرجوا من الجزيرة العربية، وهم يتوجهون صوب بلاد المغرب، ليرفعوا راية التمدّن العربي الإسلامي على أرض أوروبا، ومن إقليم شنقيط في المغرب الأقصى، حيث وطأت سنابك خيل المسلمين الأوائل أرضها،

 <sup>(</sup>١) سعودي المنشأ والدراسة، مدير مركز الوثائق لا ديوان ولي عهد البحرين، والمقال منشور
ل مجلة الدارة كما سيأتي.

وهي تسابق الريح يقودها طارق بن زياد وموسى بن نصير، وعقبة بن نافع الذي وجّه عنان فرسه نحو بحر الظلمات (المحيط الأطلسي) ولسان حاله يقول: «لو أن أرضاً وراءك يا بحر، لخضتك حتى أنشر الإسلام هناك أو أموت دونه».

وكان الفتح العظيم يصحبه فتح علمي، فما أن يستقر الإسلام في بلد، إلا ومساجد تُبنى، ومدارس تشيّد، وجامعات تزخر بطلاب العلم ومكتبات تحوي كنوز المخطوطات.

ومن هناك من أرض شنقيط، خرج محمد أمين، وعادةً أهلِ هذا البلد أن يقترن اسم مولودهم بمحمد فهو من خير الأسماء، فأمين اسمه مضاف إليه محمد، وهو من بني الحسن، أو ما يلفظ بالبربرية الجنوبية (إدا بلحسن) ومعنى إدا أو إيدا: بنو ، وهي قبيلة ظهر منها شيوخ أجلاًء وعلماء أعلام خدموا العلم وأهله، ومنهم الشيخ محمد أمين الشنقيطي أحد طلاب الحرم المكي الشريف، والدارس في كتاب «الوسيط في تراجم أدباء شنقيط»<sup>(۱)</sup> يجد خير دليل على ما نقول.

ولد محمد أمين الشنقيطي في شنقيط سنة ١٢٩٣هـ (١٨٧٦م) ولد الطفل الذي سيكون له شأن في تطوّر العلم والجهاد في سبيل الله وإرساء سفينة النجاة في أي بلاد يحل فيها، وشنقيط من بادية جنوب مراكش<sup>(٢)</sup> المشرفة على البحر المتوسط شمالاً والمحيط الأطلسي غرباً، حيث يسود مناخ البحر الأبيض بربيعه الدافق وشتائه المطير وأشجاره الباسقات من البرتقال والليمون وسائر الحمضيات، وفيها التين والزيتون والمروج الخضراء، وهناك درس الشنقيطي في كتاتيبها ومدارسها التي كانت تحتل مجموعة من الخيام الناصعة البياض، فالهواء الطلق والشمس الدافئة والفضاء الفسيح.

وفي الطبيعة يتلقى الطلاب دروساً في الدين واللغة والحساب وأخبار الأمم وسِيَر الملوك، وقد وصف كتاب الوسيط،

 (1) تأتيف أحمد الأمين الشنقيطي، صدر عام ١٩١١م، وهو من أشهر الكتب التي تقاولت الأدب الشنقيطي.

(٢) كانت مراكش تطلق قديماً على مدينة مراكش وعلى الملكة المغربية عموماً.

تلك المدارس وصفا مسهباً، فلا يعجب المرء حينئذ مما للبيئة الدراسية من أثر فعال في تقدم الفرد وهو يتلقّى العلوم والأدب في الطبيعة، فلا جدران تحدّد أفق تفكيره، ولا أبواب تمنعه من الخروج والدخول، بل تتمثل الحرية في طلب العلم في أجلى مظاهرها، دون قيود أو حدود.

وقد كان الطرطوشي صاحب كتاب «سراج الملوك» يعلَّم تلامذته في غابة على الطبيعة حتى بلغ عددهم المئات، ولم يلبث الشاب محمد أمين أن أسس مدرسة من الخيام وصفها لي الدكتور تقي الدين الهلالي<sup>(۱)</sup> حيث كان شيخ المحضرة عادةً يطعم تلامذته ويسقيهم ويكسوهم أحياناً، فأما طعامهم فبضعة بقرات حلوب أو نوق أو ماشية يجلبها مَن كان في سعة من الطلاب لشيخهم وللأقران من التلاميذ، وهنا يعيش الجميع من غذاء واحد ويشتركون في خدمة النوق والبقرات ويشربون من لبن حلايب الشيخ ويعيشون تحت سقف

 (1) عالم سلفي مغربي، له مؤلفات كثيرة، أقام بضع سنوات في المدينة المنورة، تزوّج ابنة الشنشيطي، توفي في الدار البيضاء عام ١٤٠٧هـ - ١٩٨٧م.

الخيمة، فالجو نقي والطعام مغذً ومقوٍّ وشهي، فكأنهم في معسكر كشفي تربطهم رابطة العلم وهم ينهلون عن شيخهم الدرس.

كانت تلك هي الكتاتيب التي تخرّج منها الشيخ محمد أمين الشنقيطي، ونهل فيها من مَعين العلم. كان مجتهداً في دروسه وفكره لا يميل إلى التقليد ولا يتقيّد بالتمذهب، ويرى أن نشر العلم وتعليمه في ديارات المسلمين أفضل الأعمال وأبرُّها، وهي التي تخلد ذكرى الإنسان على مرّ العصور والأجيال، حتى إذا ما كانت إرادة رب السماء وحان وقت الترحال بعد أن زود نفسه بالعلم وهو ذخيرة المعلم وزاد العالم في كل آن، عندئذ يركب الشاب المهاجر سفينة النجاة من شنقيط التي حمل اسمها وخلّدها عبر التاريخ في بلاد المغرب، ذكرى الشيخ الشنقيطي العالم مع جملة ممن خرّجتهم تلك الفساطيط من الخيام فسارت بعلمهم الركبان، ومنذ أكثر من نصف قرن من الزمان أخذ العالم المؤمن برسالة العلم يجوب البلدان مشرَّقاً تارة ومغرَّباً أخرى، معلَّماً حيناً ومرشداً ومتعلَّماً

ومجاهداً يحارب الجهل والجاهلية أحياناً كثيرة.

تلقى فضيلة الشيخ محمد أمين الشنقيطي علومه في بلاده، ثم اتجه سنة ١٣١٨ه صوب مكة المكرمة في الشرق، نحو سراج الدنيا ومصباح الخلق، ليؤدي فريضة الحج ويزور مسجد المصطفى عليه أفضل الصلاة والسلام، فيجعل من هناك المنطلق الأول للمشروع العلمي، وهو ينثر المعرفة بين طلابه في قلب الجزيرة العربية وإلى أطرافها، يجوبها بقلب ينبض بالإيمان فيبني صرحاً للعلم لا زالت أمارته شاهدة للعيان تذكرنا بالعلماء العاملين.

وفي حرم المسجد الحرام بمكة المكرمة، وعند باب «زيادة» أحد أبواب الحرم المكّي، يتلقّى الشيخ محمد أمين الشنقيطي العلم على شيخه شعيب المغربي<sup>(۱)</sup>، حيث قال الشيخ عبدالستار الدهلوي في مخطوطته «فيض الملك المتعالي بأنباء أوائل القرن الثالث عشر والتوالي<sup>(۲)</sup> المحفوظة في مكتبة الحرم الشريف «أجاز شعيب محمد

- (1) في الأصل أبو شعيب ثم صححها الدليشي في كتابه.
- (٢) حققها لاحقاً د. عبداللك بن دهيش، وطبعت عام ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م.

أمين الشنقيطي».

وكتب لنا من عاصره ونثق به أن علياً البسام (١) توجه إلى المدينة المنورة سنة ١٣٤٨هـ (١٩٢٩م) واجتمع مع الشيخ الزغيبي (٢) وفي أثناء المحادثة فيما بينهما، سأل الشيخ على البسام عن الشنقيطي الذي كان يدرس معه عند الشيخ شعيب في باب «زيادة» فقال على: كنا ثلاثة أصناف، منا من عنده علم ولكن علمه أزيد من عقليته، وعندنا من عنده علم ولكن علمه أقل مما يستحقه، وهذا الشيخ محمد أمين الشنقيطي له علم غزير وعقل راجح، فقد تضلَّع بالعربية وتمكَّن من نحوها وصرفها وعروضها ومن العلوم الشرعية، فتخرّج على علماء المغاربة في شنقيط وما حولها ومشايخ الحرم المكي الشريف.

والشيخ محمد أمين فال الخير الشنقيطي موضوع بحثنا،

- (۱) بحسب د. أحمد عبدالعزيز البسام، قد يكون علي العبدالله العبدالرحمن البسام، المولود في عنيزة ثم سكن الزبير، وتوفي عام ١٣٥٤هـ - ١٩٢٥م .
- (٢) هو الشيخ صالح بن عبدالله الزغيبي، إمام وخطيب المسجد النبوي، المولود في عفيزة، والمتوفى في المدينة المنورة عام ١٣٧٢هـ ١٩٥٢م.

تخرِّج من مدرسة الحرم المكي الجامعة، تلك المدرسة التي بقيت مصدر إشعاع فكري يفد إليها طلاب العلم من أقاصي المشرق ومن المغرب الأقصى ليتعلموا ويتخرجوا على مشايخ هناك لا يحصيهم إلا الله في أحقاب التاريخ الإسلامي.

ومن هناك، ينطلق الطلاب ليصبحوا علماء في أرض الله الواسعة، ومنهم الشيخ الشنقيطي الذي اتجه صوب الشرق يجاهد في ميدان العلم وسلاحه الإيمان وعتاده العقيدة الصادقة، فلم يكتف بالتعليم فحسب، بل وجد أن تأسيس المدارس على النهج السلفي خير دعامة للحفاظ على العلم القرآني، وسيكون له أبناء بررة يقوّمون هذه المدارس ويغذّونها من بعده، وقد حقق الله أمنية الرجل وخلفه طلابه، فكانوا خير خلف لخير سلف.

ورحل الشيخ إلى مصر فأخذ من علماء الأزهر، وفي بلاد نجد، أخذ عن أحد مشايخ مدينة عنيزة، وهو الشيخ أبو وادي<sup>(١)</sup> إذ درس عليهم صحيح البخاري في الحديث، وقرأ على قاضي عنيزة الشيخ صالح عثمان

موالشيخ علي بن ناصر أبووادي، تولج عام ١٣٦١هـ - ١٩٤١م .

القاضى (1) صحيح مسلم، ولما تمكِّن من العلوم العربية والشرعية بدأ في نشر المعرفة وكل البلاد العربية بلاده، فأخذ يعلّم اللغة العربية في بيت له في عنيزة قرب بيت محمد السليمان الحمدان<sup>(٢)</sup> ثم اتجه إلى الكويت متخذاً من المساجد منابر للوعظ والإرشاد، ورحل إلى الأحساء، حيث درس فيها على بعض مشايخها ولم يَبْرَحُها حتى عام ستة وعشرين وثلاثمئة وألف (١٣٢٦هـ - ١٩٠٨م) وذكر لنا أن الشيخ فيروز التميمي الأحسائي كان أحد مشايخه، ولدى البحث وجدت أن محمد بن عبدالله بن فيروز التميمي الأحسائي الحنبلي ربما يكون هو شيخه، فقد أورد ترجمته الشيخ عبدالستار الدهلوي دون ذكر تلامذته، ولكن من سِنِيٍّ الوفاة يمكن استنتاج ذلك.

وألقى الشيخ الشنقيطي عصا الترحال في بلدة الزبير،

- من أشهر مشايخ عنيزة، توفي عام ١٣٥١هـ ١٩٢٢م، وخلفه الشيخ عبدالرحمن السعدى المتوفى عام ١٣٧٦هـ ١٩٥٦م.
- (٢) أحد الأصفياء المبكرين للملك عبدالعزيز، والأخ الأكبر لوزير المالية الأقدم عبدالله السليمان الحمدان، أسرة من عنيزة يقيم معظمها حالياً في جدة، حيث تعرف باسم السليمان، كتب عنها حمد الجاسر وعبدالرحمن الرويشد وغيرهما.

وذلك بطلب من الشيخ مزعل السعدون، وبترشيح من الشيخ شعيب شيخ الحرم المكي الشريف، ليقوم بالإمامة والتدريس في مسجد مزعل في الزبير والذي لا يزال يحمل اسمه، وكانت شهادة الشيخ شعيب لتلميذه محمد أمين الشنقيطي أنّ كتب للشيخ مزعل قوله: "إنني أرشح أحد تلامذتي وهو الشنقيطي والذي أعتمد عليه بالحفظ والفهم"، وعلى هذا الأساس توجه إلى الزبير.

وقد وصل الشنقيطي مبعوثاً من قبل شيخ الحرم المكي شعيب الدكالي المغربي الذي توجه إلى المغرب ليصبح رئيس قضاة مر اكش، أو ما يسمونه شيخ الإسلام في بلاد المغاربة.

وَبِذَا شَعَّ نور من العلم من حرم مكة المكرمة إلى بلاد العراق، وأقبل طلاب العلم يسألون عن الشيء الذي يتمناه فيقول لهم العلامة الشنقيطي «الشيء الذي أتمناه في حياتي أن يكون في الحرم المكي إمام واحد» وكان أربعة أئمة يؤمّون المسلمين في صلواتهم حسب المذاهب الأربعة، وشاء الله تعالى أن يُحقّق ما يصبو إليه المعلم والعالم العامل الشيخ الشنقيطي، فتحققت أمنيته في عهد المغفور له صقر الجزيرة العربية عبدالعزيز آل سعود، فأصبح هناك إمام واحد للمسلمين وهم يتوجهون لله الواحد الأحد، وسوف نستعرض آثاره العلمية ومؤسساته التعليمية وجهاده في سبيلها.

لقد شهد الحرم المكي عدداً لا يحصيه إلا الله من العلماء وطلاب العلم، ومنهم شيخنا الشنقيطي الذي تخرّج من الحرم المكي، ثم اتجه نحو قصبة الزبير<sup>(1)</sup> ليؤمّ الناس ويرشدهم ويعلمهم في مسجد مزعل باشا، ووصل الشيخ ووجد إماماً قد عين مكانه بعد أن استطال مؤسس المسجد مدة التحاقه، هذا الإمام هو الشيخ محمد ابن رابح<sup>(1)</sup> وهنا تبدو التضحية ونكران الذات والروح الإسلامية العالية، حينما أخذ كلُّ من الشيخين يلحُّ على الآخر أن يتسلم منصب التدريس في البلد وإمامة المسجد، وأخذ الشنقيطي يعقد ندوات التعليم بعد صلاة العشاء يحدث الناس ويعظهم ويلقي المحاضرات، متخذاً من

(٢) عالم مغربي درس في الزبير والبصرة.

تعبير تراثي، يقصد به مقر الحاكم، يكون غالباً في وسط المدينة محاطاً بسور.

المساجد المتعددة في بلدة الزبير أماكن للوعظ والتدريس والتوجيه نحو مستقبل علمى مشرق، والأهالي يحلقون حوله في كل مسجد يحدِّث فيه، وما كان من أهل البلد إلا أن تبرّعوا له براتب شهرى ترغيباً للعالم في البقاء بين ظهرانيهم بعد أن وجدوا أن عنده علماً نافعاً، وسعوا له في الزواج فحقق الله سعيهم وصاهرهم واتخذ من مسجد آل إبراهيم(`) مكاناً لمدرسته، إنَّ صَحَّ أن نسميها مدرسة، وفي نفس الوقت كان يسافر إلى الكويت ليقوم بالتدريس هناك، ولكن بعض السعاة والحساد وقفوا في طريقه حينما رأوا تكاثر الناس حول حلقاته العلمية التي يعقدها في كل من بلدة الزبير وإمارة الكويت وقتئذ، وكان مقرم في الجمعية الخيرية<sup>(٢)</sup> بالكويت، إذ اتخذها مدرسةً يعلم فيها أصول الدين واللغة العربية وذلك عام تسعة وعشرين وثلثمائة وألف هجرية (١٣٢٩هـ - ١٩١١م) في عهد الشيخ مبارك آل صباح، تلبية لطلب أهل الكويت

- (١) آل إبراهيم، وكذا آل الزهير، كانوا ممن تولّى مشيخة بلدة الزبير، تعود أصولهما إلى مدينة حريملاء شمال غرب الرياض.
- (٢) عن الجمعية، انظر كتاب بدر ناصر المليري، مركز البحوث والدراسات الكويتية ١٤١٨هـ (١٩٩٨م).

ليلقي المحاضرات في اللغة وعلوم الدين، ودعي الشيخ للجمعية الخيرية في الكويت فلبًى الدعوة قادماً من الزبير سنة (١٣٣١هـ – ١٩١٢م) ولبث مدة ينشر أفكاره السديدة وتعاليمه الرشيدة بالوعظ والتعليم، في الجمعية تارة، وفي المساجد أخرى، وما زال يدأب في هذا الإصلاح إلى أن طرأ ما اضطره إلى مغادرة الكويت<sup>(1)</sup>.

وفي ربيع الآخر سنة (١٣٣١ه ـ ١٩١٢م) أقيم في الجمعية الخيرية بالكويت حين افتتاحها، حفل ألقيت فيه الخطب، فدُعي المحدث الفاضل الشنقيطي من الزبير ليقوم بمهمة الوعظ والتعليم وغادرها بعد مدة لأمر سياسي، فأُقفلت الجمعية الخيرية بالكويت ووقف دولاب حركتها، وبقي هذا النهج حتى قامت الحرب العالمية الأولى سنة (١٣٣٢ه ـ ١٩١٤م) فحاول الإنجليز اعتقاله في الكويت لموقفه المؤيد للعثمانيين ودعوته ألاً يحارب المسلمون بعضهم بعضاً لمصلحة أعداء العرب والإسلام من المستعمرين الأجانب.

<sup>(</sup>۱) استند الكاتب لإ إيراد تلك المعلومات إلى كتاب تاريخ الكويت لعبد العزيز الرشيد.

ولما أراد القنصل الإنجليزي في الكويت إلقاء القبض عليه نأى بجانبه عن محيط الكويت وزم مطاياه إلى الزبير، ثم اتجه العالم الشنقيطي إلى حائل ومنها إلى القصيم واستمر هناك يعلم حتى إذا وضعت الحرب أوزارها وحاول المستعمرون اعتقاله لإفتائه بوجوب الجهاد تحت راية موحدة وهى راية التوحيد بجانب السلطنة العثمانية ضد الإنجليز، ولكنه نجا منهم والتحق بالمجاهدين في البصرة واشترك في حرب سيحان قرب نهر يقال له «سيحان» على ضفاف شط العرب، كما اشترك المجاهد الشنقيطي في حرب المستعمرين الأوربيين، فساهم في معركة الشعيبة وجرح في هذه المعركة، والشعيبة مكان قرب مرقد الزبير وطلحة عنه، وحضر حصار الكوت أو كوت عبيد<sup>(۱)</sup> وتبع فلول الجيش العثماني إلى بغداد، ولما تمكن الدخيل الأجنبي من البلاد خرج الشنقيطي إلى نجد مارا بالكويت، وسار على خطته السلفية في الإصلاح والحث على الجهاد بالسيف والقلم فاستوطن

(1) سترد لاحقاً تواريخ تلك المعارك.

مدينة عنيزة في القصيم وأسّس مدرسة و قام بالتدريس في عنيزة وظل مجاهداً يحارب الجهل أربع سنوات<sup>(۱)</sup> ينشر الوعي ويعظ الناس ويرشدهم رغم ما واجهه من صعاب، فقد أغضب بعض أدعياء العلم وأوغروا صدر آخرين من مؤازريه، ولكن بقي من الرجال من يشدّ أزره ويقدّر فضله ويحترم مكانته العلمية لما اتصف به من رجولة وأخلاق عالية، وكان حجةً في الحديث والتفسير واللغة العربية، مثالاً للاستقامة والتضحية، أنموذجاً في المثابرة والصلابة والتخلّق بخلق القرآن، ثم بعد ذلك عاد الشيخ الشنقيطي من عنيزة إلى الكويت وألقى عصا الترحال في الزبير وهناك تزوج فيها.

استقرت الأحوال بعد الحرب العالمية الأولى، وعاد الشيخ الشنقيطي إلى بلدة الـزبير في حـوالي سنة (١٣٣٧هـ ــ ١٩١٨م) ليرسي أسس مدرسة سيكون لها شأن ونصيب في التاريخ، وكانت الأذهان مستعدة لتلقي

 (۱) لم يُعرف أن الشنقيطي افتتح مدرسة في عنيزة، لكنّه درّس في المسجد، أما إقامته فيها فقد دامت نحو عامين .

العلوم فأخذ ينشر فكرة تأسيس مدرسة تُعْنَى بالنشء منذ حداثتهم فتزوِّدهم بالعلوم التي تتحلّى بها دنياهم فيتخرّج جيل صالح يساير الركب الحضاري معتزاً بدينه مفتخراً بقوميته، ولا شك أن أمثل طريق لتنفيذ هذه الفكرة هو فتح المدارس الصالحة، فاستجاب له جماعة من أهل البلد اقتنعوا بالمشروع ونفعه، فألف منهم لجنة انتخبته رئيساً لها وكان ذلك عام ١٣٣٩هـ (المرادف ١٩٢٠م).

ولقد كان التعليم في مدينة الزبير (الواقعة غربي البصرة الحالية التي نشأت على أنقاض مدينة البصرة القديمة والمطلة على الخليج العربي وعلى مشارف الصحراء) كما كان التعليم في غيرها من أكثر البلاد في الزمن الماضي على الطريقة التقليدية، وهي طريقة الكتاتيب، ويندر فيهم من يتعلم الكتابة، وفتح العثمانيون مدرسة تسمى الرشدية لا تختلف كثيراً عن الكتاتيب.

أما (مدرسة الدويحس) المؤسَّسة في الزبير منذ سنة (١١٨٠هـ - ١٧٦٦م) وآثارها اليوم مقابل مسجد النجادا

تماماً، فقد أسسها ابن دويحس الشماس، وكان التدريس فيها يتولاً عادة قضاة البلد، إذ جرت العادة أن يكون القاضي في البلد إماماً وخطيباً في المسجد الجامع المقابل للمدرسة وهو (جامع النجادا) كما يقوم بوظيفة التدريس في مدرسة الدويحس علاوة على قيامه بمهمة القضاء في البلدة، ويعين الشيخ الذي يتولى إمرة البلد بأمر من الدولة العثمانية وقتئذ أو من واليها في البصرة، وليس للقاضي صفة رسمية بين مدرسي مدرسة الدويحس.

وبقيت هذه المدرسة منذ ذلك التاريخ حتى وضعت دائرة الأوقاف يدها عليها، وممن قام بالتدريس فيها الشيخ عبدالله الحمود والشيخ الجامع والشيخ عبدالمحسن البابطين، الذي كان عالماً وقاضياً وشاعراً ثم مدرساً في مدرسة النجاة، وقد أورد ذكرهم الشيخ عبدالستار الدهلوي في مخطوطة «فيض الملك المتعالي» المحفوظة بمكتبة الحرم المكي مع العلماء الذين درسوا أو تعلموا في الحرم الشريف.

إن المستوى التعليمي في مدرسة الدويحس في الزبير

المؤسَّسة منذ أكثر من مئتي سنة، يشبه المعاهد العالية في منهجها، ويمكن السكن في نفس المدرسة، ويعيشون على ما يقدمه أهل الخير إليها وما يسهم به العلماء والقضاة والمدرسون وما يجود به الناس في مناسباتهم لتقدم هذه المدرسة، وكانت وفود الطلاب من نجد والأحساء والحجاز تقد إليها لطلب العلم، وتتبرع بعض النسوة في أيام الجُمع بغسل ملابس الطلاب وتعطيرها بالبخور في بيوتهن ثم تعيدها لهم جاهزة قبيل صلاة الجمعة.

وإذا قامت مناسبة زواج أو دعوة، كان طلابُ مدرسة الدويحس المتقدمين في مائدة قد خصصت لهم بجانب من جوانب الحفل أو في غرفة خاصة، حتى إذا ما انتهوا من طعامهم تقدم المدعوون من الأهالي إلى المائدة، وكل ذلك يتم إجلالاً لطلاب العلم وتكريماً للوافدين منهم من البلاد النجدية والحجازية والأحساء والكويت وغيرها من ديار مجاورة.

وقد تُوزّع على طلاب هذه المدرسة بعض النقود التي يتبرّع بها أهل الخير من زكاتهم، لأن المدارس التي تُعْنَى بأمور الدين وتنشر تعاليمه وتهذب أخلاق الناشئة مثل مدرسة الدويحس سابقاً ومدرسة النجاة حالياً، جرت العادة أن تصرف الزكاة إليها، فهي تقوم بالجهاد في سبيل الله وفي نصرة دينه والدفاع عن الإسلام وحمايته من أعدائه بتكوين جيل يدافع ويحمي حوزة الدين بالعلم، وهذا ما قامت وتقوم عليه مدرسة النجاة تلك التي سعى الشيخ الشنقيطي في تأسيسها على النهج السلفي.

ويبدأ تاريخ تأسيسها على ما ذكره الشيخ عبدالله الدخيل وهو أحد المشاركين في التدريس بها حتى افتتاحها في بيت العلي، وكان نائب الشيخ محمد أمين الشنقيطي الشيخ عبدالرزاق الدايل، ومن الأساتذة الأوائل: الشيخ أحمد بن خميس من قضاة الكويت، والشيخ عبدالله المزيّن والشيخ ناصر الأحمد والشيخ أحمد العرفج وغيرهم، وساهم الشيخ محمد العسّافي<sup>(۱)</sup> في وضع نظامها وقام الشيخ عبدالحليم أفندي إمام مسجد النقيب بالتدريس

(1) من أهل عنيزة المقيمين في البصرة، توفي في بغداد عام ١٣٩٧هـ (١٩٧٧م) كان من طلبة العلم، أُهديت مكتبته إلى جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض، وقامت بفهرستها قبل عام من صدور هذا الكتاب. فيها سنة (١٢٢٤هـ \_١٩٠٦م).

وهنا بدأ النقاش حول تسمية هذا المعهد العلمي الذي سيحتل مكانة بين المعاهد العربية في العصر الحديث، فقال الشيخ الشنقيطي: نسميه (صدًاء) بدال مشددة، مستشهداً ببيت من الشعر لأبي الفتح البستي<sup>(۱)</sup> هو :

ما كلُّ ماءٍ كصبدًاءٍ لوارده

نعم ، ولا كل نبت فهو سعدان

وسعدان: نبت فيه شوك كثير وصدًاء ماء رائق صاف جنوب بلدة مَرَات<sup>(٢)</sup> ويجب أن يكون ماؤها عذباً، ثم اقترح آخرون أن تسمى المدرسة باسم (النجاة) وسمّيت كذلك، وهي الآن تمرّ بخمسة وستين عاماً هجرياً من تاريخ تأسيسها، فقد جُمعت لها الإعانات وتم بناء هذا البناء القائم اليوم في محلة الرشيدية.

شهد عام (١٣٣٩هـ - ١٩٢٠م) عودة الشيخ الشنقيطي من الحج عن طريق البحر وبصحبته الشيخ محمد البريه

- (١) المتوفى سنة ٠٠٠هـ ١٠١٠م.
- (٢) أو (مَرَاة) بلدة في إقليم الوشم من نجد.

إمام مسجد الخال قادمين من بومباي ومعهما عبدالوهاب الخليوي، وفي مستهلً هذه السنة في الخامس والعشرين من شهر المحرم بدأ الشيخ جهاده لفتح المدرسة، فتأسست جمعية لها تهدف لنشر الثقافة وإرساء قواعد الدين في النشء وتربيتهم تربية استقلالية يعتمدون فيها على أنفسهم في كسب معيشتهم وتحبّب إليهم الأعمال الحرة، وهي تتوسل إلى تحقيق هذا الهدف بفتح المدارس على اختلاف أنواعها ودرجاتها في جميع أنحاء البلاد منذ عام ١٣٢٩ه. (١٩٢٠م) وهي السنة الأولى من تأسيس الجمعية.

ويُعد الشيخ الشنقيطي المؤسس لهذه الجمعية بمؤازرة نخبة من أهل البر والإصلاح، وقد استطاع مع هذه النخبة المتازة فتح المدرسة التي جمعت بين العلوم الدينية وتقديس الشعائر الإسلامية من جهة وبين العلوم الدنيوية النافعة من جهة أخرى، لإعداد جيل يساير ركب الحضارة، ويحمل ثقافة نافعة تجمع بين الدين والدنيا وتقوده إلى ساحل النجاة، وذلك بتدريس عقيدة السلف الصالح والتحذير من البدع والخرافات ومقاومة الإلحاد والتحلل، وتُعْنَى المدرسة باللغة العربية وحسن الخط العربي وتهتم بتعليم مبادئ مسك الدفاتر لتؤهّل طلابها للعمل الحر، وليس أدلَّ على نجاحها في ذلك من أن أكثر موظفي المحلات التجارية من تلاميذها، ونجاح خريجيها في دراساتهم العليا دليل آخر على نجاحها، حتى إنها اهتمت بتغذية الروح الرياضية، وساهمت في مباريات حصلت فيها على كؤوس فضية.

هـذا بعض ما ورد في نظامها وشجع الأهـلون هـذه المـدرسـة، وتـبرع الموسـرون سنوياً في حفل يقام لهذا الغرض ويلقي الطلاب الخطب والقصائد والتمثيليات التاريخية، وتقيم وزارة المعارف منحة سنوية.

ويسجل التاريخ للشيخ أحمد المشاري الإبراهيم مساهمته بتشجيعه للشيخ الشنقيطي على تأسيس المدرسة على مراحل التعليم من أولى ابتدائي وعالي وأعلى، وظهرت في سنة ١٣٣٩هـ الفكرة إلى حيز الوجود، وبدأ تنفيذ تأسيس مدرسة، فقد استُؤجر لها محل، ثم ضعفت ماليتها فسافر الشيخ الشنقيطي إلى بلاد الهند،

فجمع من تجار العرب هناك أربعة عشر ألف رُبيّة، فبنى فيها مقر المدرسة، بينما قدّم الشيخ أحمد المشاري الإبراهيم جميع أخشاب قصره الذي كان قد اشتراه في حينه وكان لخالد العون.

ثم أسهمت مديرية الأوقاف بمنحة شهرية مقدارها سبعمئة وخمسون رُبيّة، والمعارف بنحو ألف ومئتي رُبيّة سنوياً، حتى النساء من أهل الخير ساهمن في هذا المشروع الجليل، فقد قدمت المحسنة السيدة منيرة العون أرضاً أقيم عليها بناء المدرسة الحالي واستقامت المدرسة (مدرسة النجاة) في الزبير، كما استقامت مدرسة الدويحس في الزبير ومدارس الفلاح بمكة وجدة والهند ودبي، والمدرسة الصولتية بمكة التي أسستها صولت النساء، وغيرها من معاهد العلم التي خرّجت ولا زالت تخرّج الكثير من رجال اليوم والمستقبل.

وللحرم المكي الشريف نصيب وافر في تعليم مؤسسي هذه المدارس ومدرسيها، فهو المدرسة الأصيلة التي علمت مشايخها وعلى أيدي أولئك المشايخ تعلّم رجال

الأمس واليوم، وستبقى معاقل للعلم، يرحم الله العلماء العاملين في كل زمان ومكان.

خلّف الشيخ محمد الأمين الشنقيطي تراثاً علمياً، قوامه التدريس في الدوحة المباركة التي غرسها، فأثّرت في أبنائنا ولا زالت ثابتة تذكر تاريخ العالم العربي المعلم الشنقيطي وهو يجوب الديار من المحيط إلى الخليج.

حقاً إن في سيرة الشيخ الشنقيطي ذكرى للعلماء العاملين بعلمهم، وهي تذكّرنا أن علينا واجباً لا بد أن نقدمه ما استطعنا إلى ذلك سبيلاً، وها هو الشيخ الشنقيطي خلّف من العلم النافع الذي نشره من المحيط إلى الخليج، فقد رست سفينة النجاة هناك على مشارف صحراء نجد بأرض العراق، على بعد يسير من الكويت، وهي ترفع على ساريتها راية كتبت عليها: (النجاة) المعهد العلمي الذي لازال وسيظل له شأن كبير في التاريخ المعاصر.

وفي يوم الأربعاء غرة ربيع الأول ١٣٣٩هـ (المصادف الرابع عشر من شهر نوفمبر ـ تشرين الثاني عام ١٩٢٠م) كان أول يوم مبارك فَتحت فيه المدرسة أبوابها باسم

مدرسة النجاة الأهلية في الزبير، وقام الشيخ محمد أمين الشنقيطي بتدريس اللغة العربية، وكان أول درس قام بتدريسه صباح يوم الأربعاء في موضوع ألفية ابن مالك في النحو<sup>(۱)</sup>.

وها نحن نحيي ذكرى مرور خمس وستين سنة على رفع ذلك العَلم على تلك السفينة العلمية الراسية في بلدة الزبير، وقد حل الشيخ الشنقيطي بين أهلها ليعيد تاريخ البصرة القديمة التي أسسها عتبة بن غزوان أيام الخليفة عمر بن الخطاب في، وقد كان لها نصيب في تاريخ صدر الإسلام، إذ حوت من الصحابة الزبير بن العوام ابن عمة رسول الله في وقعة أحد ومن العشرة المبشرين بالجنة، وأنس بن مالك خادم الرسول العشرة المبشرين بالجنة، وأنس بن مالك خادم الرسول الأمين عليه الصلاة والتسليم، والمسجد الجامع للبصرة القديمة بمنارته التي تقص أحسن القصص عن حلقات

<sup>(</sup>١) خلط الكاتب هنا ولة الصفحات التالية بين تاريخي تأسيس جمعية النجاة وبين افتتاح مدرسة النجاة، وبينهما بضع سنوات (انظر ص ٢٢٥).

العلم لعلي بن أبي طالب عنه والحسن البصري وابن سيرين والتابعين أيام انتشروا في الأرض لنشر الإسلام والقضاء على الجهل والجاهلية، فمصّروا الأمصار وجنّدوا الأجناد ودوَّنوا الدواوين وعمروا الأرض، وأخرجوا أهل البلاد المفتوحة من نير الاستعباد إلى دين العدالة الاجتماعية والأخوة والحرية، دين العلم والهداية.

وخلف ذلك السلف الصالح خير خلف لخير سلف، ومنهم الإمام الشنقيطي الذي لعب دوراً مهماً في تأسيس صروح العلم ونشر الثقافة في كل ربع حل فيه، متّخذاً من المسجد الحرام الذي بمكة المكرمة منطلقاً لسعيه المشكور وعمله المبرور وتجارته التي لن تبور، وهو لذلك يرسم لنا صورة المسلم العامل بعلمه الذي يمكنه أن يقدم لإخوانه الخير العميم بما ينفعهم في دينهم ودنياهم إذا كان عمله خالصاً لوجه الله، وحينما تسمو النفوس إلى روحانية فوق الماديات، وذاك لعَمري ما حث عليه الإسلام، ولنا من سير الصحابة والخلفاء والقادة الأوائل ومثلهم العلماء العاملون بعلمهم خير دليل وهم يعملون في دنياهم لخير أمتهم ويخرجون من هذه الدنيا فلم يخلِّفوا سوى كتبهم المخطوطة أو عدة حربهم.

ها هو أبوبكر الصديق في يصرف أربعين ألف درهم وهي كل تجارته في سبيل الدعوة، ويكتفي بأربعة دراهم في اليوم تعطى له من بيت المال، وذاك القائد الخالد خالد بن الوليد لم يخلف سوى عدة حربه وفرسه وجعلها وقفاً للمجاهدين، ومثله صلاح الدين الأيوبي لم يخلّف درهمًا ولا دينارًا على ما ذكره قاضيه ابن شداد.

ومن العلماء ابن العبّاد، الذي خلّف مدرسة بمكة خرّجت فطاحل العلماء في الحديث والتفسير وعلوم القرآن وأيام العرب، وانتشروافي كل مكان وملأت كتبهم خزانات الكتب، والواقدي رئيس قضاة بغداد أيام المأمون نُقلت كتبه في مئة وعشرين وقراً وكانت ستمائة قمطر<sup>(۱)</sup> لقد مات ولم يكن له أكفان فبعث المأمون بأكفانه، وهنا

(١) قِمْطُر في المعجم: على وزن هِزبَرْ، وعاء من قصب أو جلد، يتخذ لصيانة الكتب، ويرفع عن الأرض أو يعلق على الجدار مخافة الأرضة والقوارض، وهي كلمة تخص الكتب فقط. يذكر الطبري، فقد صرف ثروته ليعلّم تلامذته ويطعمهم ويكسوهم، وقد خلّف تفسيره الموثوق وتاريخه حجة في بابه.

أما الشنقيطي فقد نحا نحو هؤلاء، عندما سعى في تأسيس مدرسة النجاة بالزبير، وقد شهد اليوم العشرون من شهر ذي القعدة من سنة ١٣٤٠ هجرية (١٩٢١م) تشكيل هيئة إدارية للجمعية تقوم بتأسيس المدرسة يرأسها الشيخ محمد أمين الشنقيطي ويعاونه نخبة من أهل العلم ورجال الفكر والخير، ومنهم: الشيخ ناصر الأحمد والشيخ محمد العسّافي والشيخ أحمد الدايل والشيخ عبدالرزاق الدايل والحاج سليمان السويدان والشيخ محمد السند والشيخ محمد العوجان والحاج إبراهيم البسام وداود البريكان وأحمد راشد الشايجي والحاج محمد سليمان العقيل والحاج عبدالمحسن المهيدب وأحمد التركي وعبد الرحمن الفريح.

انتخبت هذه اللجنة من بينها هيئة إدارية تتألف من: الشيخ محمد أمين الشنقيطي رئيساً والحاج إبراهيم

البسام نائباً للرئيس، والحاج محمد السليمان العقيل كاتباً، والشيخ محمد العسافي أميناً للصندوق، وكل من الشيخ ناصر الأحمد وأحمد التركي وسليمان السويدان وعبدالمحسن المهيدب وداود البريكان أعضاء، ثم بتاريخ وعبدالمحسن المهيدب (١٩٢٢/٧/١٥م) شَكَّلت الهيئة الإدارية لجنتين:

الأولى: لتنقيح نظام الجمعية، وتتألّف من السيد عبدالوهاب الطباطبائي والشيخ ناصر الأحمد والشيخ محمد العسافي والحاج سليمان السويدان.

واللجنة الثانية: لتنقيح نظام التعليم في المدرسة، وتتألَّف من الشيخ محمد أمين الشنقيطي والشيخ ناصر الأحمد والشيخ محمد السند والشيخ محمد العوجان.

صادقت وزارة الداخلية على نظام الجمعية، وكذلك صادقت وزارة المعارف على نظام التعليم وذلك في سنة ١٩٢٢م، ثم عُدّل نظام الجمعية بعد ذلك وصادقت عليه وزارة الداخلية سنة ١٩٤٩م، ثم صادقت عليه مجدداً سنة ١٩٥٤م بعد صدور مرسوم حل الجمعيات واعتبرت الجمعية من المنافع العامة.

ولما كان المال وسيلة من وسائل الحياة الهامة، وخير الناس من يوجهه فيما يصلح دينه وما ينفع به الآخرين ويخلّد اسمه مع الخالدين، فقد تبرع الشيخ أحمد المشارى الإبراهيم بخمسة آلاف رُبيّة لاستئجار مكان للمدرسة وتأثيثه بما يقتضى من أثاث ولوازم مدرسية، وتعيين المعلم الأول الشيخ عبدالرزاق الدايل ليعين أو يساعد الشيخ الشنقيطي، فنقل الشيخ الدايل الأولاد الذين كان يعلمهم إلى المدرسة الجديدة وكانوا ثلاثين طالباً وذلك في اليوم الأول من شهر ربيع الأول سنة ١٣٣٩هـ، وهو أول يوم افتتحت فيه المدرسة أبوابها باسم مدرسة النجاة الأهلية أو مدرسة الشنقيطي كما هو معروف بين الوسط العامي من الناس، هذا الاسم قد خرج نتيجة القرعة من بين عدة أسماء هي: الفلاح والسعادة والنجاح وصدًاء.

وجلس الشنقيطي في صباح يوم الأربعاء ليلقي أول درس في تاريخ المدرسة وموضوعه الألفية في نحو اللغة العربية، على ما أوردم ابن غملاس في مخطوطته التي حوت مذكراته، وأقبل الطلاب على المدرسة وتزاحموا وتزايد عدد المعلمين، ففي الأول من ربيع الأول سنة ١٣٣٩هـ (١٩٢٠/١١/١٣م) كان تعيين أول مدرّس فيها وهو الشيخ عبدالرزاق الدايل.

وفي الأول من جمادى الأولى سنة ١٣٣٩ه كان الشيخ أحمد الخميس يعلم فيها، وفي التاريخ نفسه عُيّن الشيخ على السبيعي، وفي أول جمادي الآخرة سنة ١٣٣٩هـ تم تعيين الشيخ أحمد العرفج ويوسف الجامع، وفي أول شعبان سنة ١٣٣٩هـ عُين الشيخ عبدالله المزيّن، وفي أول ذي القعدة ١٣٣٩هـ عُيِّن عبدالله الدخيل، وفي أول ربيع الثانى عام ١٣٤٠هـ عُيَّن الشيخ عبدالرحمن الهيتي وعبدالقادر الدايل وقاسم العقرب وتقى الدين الهلالي، ومن هـؤلاء من كان لهم طلاب يدرسون عليهم في المساجد الجامعة، مثل الشيح عبدالرحمن الهيتي كان يدرس طلابه في مسجد النقيب، فلما عُيّنوا في المدرسة انتقل معهم طلابهم إليها.

توسعت المدرسة وزاد عدد الطلاب، فتعاقدت مع مدرِّسين من الأقطار الشقيقة وضاقت بهم البناية المستأجرة فاشترت الهيئة المشرفة أرضاً شيّدت عليها المدرسة الحالية اليوم، وتوقف البناء حيناً من الزمن لقلة المال، فسافر الشيخ المؤسس إلى الهند (بومباي وكراچي) وأقطار الخليج العربي، وحصل على المال الذي أظهر المدرسة الجديدة إلى حيز الوجود، وكان تمامها في سنة ١٣٤١هـ (١٩٢١م).

جدير بالذكر، أن الشيخ محمد أمين الشنقيطي قد تبرّع برواتبه لمدة ثمانية وعشرين شهراً منذ تأسيس المدرسة إلى حين عودته من الهند تبرع بها إلى المدرسة، تنازل عن ذلك المبلغ مؤسس المدرسة وأسقطه وكتب بخطه تحت القرار أنه لا يوافق على تَسَلُّم المبلغ وأن السعي في هذا المشروع العلمي الإنساني واجب وكان مرتبه في كل شهر مائة وخمسين رُبيّة.

افتتحت المدرسة السنة الدراسية سنة ١٣٤١هـ (١٩٢١م) بثلاثمئة طالب وبعشرة معلمين، ورغم كثرة طلبات الالتحاق فقد رفضت، لقلة إمكانيات المدرسة

مالياً، ويساهم الطلبة بتقديم خمس ربيات إلى رُبيَّة واحدة لكل طالب سنوياً ويعفى منها الفقراء وتخفض للإخوة ويسدد العجز من تبرعات الأهالي.

وعلى إثر مطالبة الهيئة الإدارية بالمال ساعدت الأوقاف بوزيرها عبداللطيف باشا المنديل بإعانة، بعد أن درس أحوال المدرسة الحاج حمدي الأعظمي على رأس لجنة أرسلتها الأوقاف لهذا الغرض، وقررت أن المدرسة قائمة بعمل جليل ولا بد أن يُصرف عليها من أوقاف المسلمين لنشر التعليم وغرس الدين بين أبنائهم وتنمية روح الفضيلة بين أحفادهم، وكانت إعانة الأوقاف سبعة آلاف وأربعمئة وسبعين رُبيّة في السنة عام ١٣٤٢هـ (١٩٢٣م)، كما ساعدت المعارف بألف وخمسمئة رُبيّة.

ازدهرت الحياة في المدرسة الناشئة، وأسقطت الأجور عن جميع الطلاب وتعاقدت مع المعلمين الأكفياء، وتوسعت في قبول الطلاب الجدد فزاد عددهم ومضت بجد وحماسة إلى غايتها، وقدمت لها المساعدات من أهل الخير من

طبقات المجتمع كافة، حتى المدرسون، منهم: الشيخ قاسم العقرب والشيخ خليفة شعبان وغيرهم، بعد أن واجهت صعوبات مالية، إذ انقطعت عنها بعض تلك الإعانات بعد عدة سنوات، ثم بقطع كل الإعانات في سنة ١٣٤٦هـ (١٩٢٧م) واحتارت الهيئة الإدارية: هل تعيد الأجور على الطلاب فتضاعفها عما كان من قبل أم توصد أبواب التعليم أمام الطلاب المتزايدين فتتركهم مشردين في الطريق تائهين في مهامه الجهل؟ ولكن فرج الله قريب وما أقربه من المخلصين وما أسرعه ممن يعرف ويقدّر قيمة العلم والتعلم، وإذا بالجماعة من أهل الخير في البلد يتنادون لاجتماع في بيت الحاج سليمان وحمد الذكير، ليرتبوا على أنفسهم تبرعات سنوية يدفعونها من غرة شهر المحرم سنة ١٣٤٦هـ الموافق لشهر تموز (يوليو) ١٩٢٧م، وممن تبرع في ذلك الاجتماع التاريخي (1): (٨٠٠ رُبيّة) سليمان وحمد الذكير.

(٢٠٠ رُبيّة) سعد الربيعة.

(۱) بالربيات الهندية السائدة في بلدان الخليج في ذلك المصر..

وتبرع معلمو المدرسة ببعض رواتبهم، بعد أن جمعهم الشيخ الشنقيطي بداره وشرح حال المدرسة وطلب منهم التبرع والمساهمة بتقويم المدرسة، فاستجاب المعلمون -وهم من أهل الفضل والصلاح - يقدّمون المصلحة العامة على مصلحتهم، فتنازل البعض عن نصف راتبهم، وآخرون عن الربع، أما الشيخ الشنقيطي فتنازل عن ثلثي راتبه وكان مئة وخمسين، فأخذ يتقاضى خمسين رُبيّة فقط، وسارت المدرسة منذ ١٣٤٦هـ (١٩٢٧م) متعثرة محتفظة بعدد طلابها ومدرسيها، ويجدر أن أُدَوّن للتاريخ أسماء المدرسين الذين تنازلوا عن قسم من رواتبهم ابتداءً من شهر صفر ١٣٤٦هـ شهر آب (أغسطس ١٩٢٧م) وهم أصحاب الفضيلة:

الشيخ محمد أمين الشنقيطي مدير المدرسة والشيخ عبدالله السند والشيخ عبدالله العودة، والشيخ ناصر الأحمد، والشيخ سليمان العبدالكريم، والشيخ قاسم العقرب، والشيخ عبدالمحسن الربيعة، والشيخ عبدالرزاق الدايل، والشيخ عبدالكريم الصانع، والشيخ مشعان المنصور، والشيخ عيسى الشرهان، والشيخ عبدالمحسن المحمد الشقير، والسيد عبدالكريم المقيم.

وتوفيظ بعض هؤلاء المتبرعين وأولئك التجار الأخيار الذين قدموا تبرعات سنوية فاختلَّ توازن المدرسة المالي وتفاقمت الأزمة المالية العالمية رغم نشاط الهيئة المؤسسة الإدارية لتدبير المال، فقد أفتى بعض علماء البلد بجواز صرف الزكاة إلى المدرسة وألحقوها بصيغة مصرف (ف سبيل الله) هذه الفتوى وقعها المشايخ: محمد العسافي وعبدالوهاب الفضيلي ومحمد السند وإبراهيم المبيّض وعبدالله الرابح، وفتوى أخرى موقعة من المشايخ: عبدالله الحمود، وعبدالمحسن البابطين، ومحمد الشهوان.

واعتمدت على حفل سنوي يقام في المدرسة يحضره أولياء الطلاب وغيرهم، تُلقى فيه الخطبُ والقصائد والتمثيليات التاريخية، ثم يعمل اكتتاب لجمع المال، وقد حصل لها من سعاة الخير الكثير، ومنهم تحسين علي متصرف لواء البصرة الذي يذكره التاريخ حين تبنَّى المشروع في كل عام منذ سنة ١٣٥٣هـ (١٩٣٤م) واستمرت منحة وزارة المعارف مطردة الزيادة إلى سنة ١٣٨٦هـ (١٩٦٦م)، حيث بلغت ألف دينار، وكان يحث الناس على التبرّع للمدرسة ويرأس احتفالاتها السنوية لمناصرتهم وتأييدها، فحصل لها من مسعاه خير كثير.

وحريٍّ بالذكر، ألا يظن البعض أن طريق التأسيس ممهد أمام المؤسسين ومنهم الشيخ الشنقيطي وصحبه، أو أن طريق التعليم مفروش بالورد والريحان، فقد قام ضد هذا المشروع العلمي الإنساني فريقان من الناس ممن دأبهم مقاومة الإصلاح بحجة أن تدريس الجغرافية وكروية الأرض ومنشأ المطر ونحو ذلك يرونه خروجًا على الملة.

وفريق آخر أراد الوقوف أمام هذه المدرسة التي تأخذ بما أخذ عليه السلف الصالح، وهؤلاء اعتدوا على الشيخ الشنقيطي ولكنه صبر وصمد أمامهم، فقد غرروا ببعض السفهاء بضرب الشنقيطي في الطريق لأنه يدرس في مدرسته أن نزول المطر من البخار وأنه يحاول فتح مدرسة للبنات، علاوة على الوشايات والدسائس، فلولا صبر مؤسسها وصموده وقوة شخصيته لما استطاعت المدرسة البقاء.

توفي الشيخ محمد الأمين الشنقيطي سنة ١٣٥١هـ (١٩٣٢م) في الزبير بمرض التدرن بالعظام، ولكن اسمه خالد مع الخالدين الذين ساهموا في بناء صرح للثقافة حتى اليوم والغد، وسيبقى يحمل اسم الشنقيطي بمدرسته الموسومة بالنجاة الأهلية، كما تحمل مدرسة الفلاح والصولتية بمكة المكرمة والهداية في البحرين وغيرها أسماء مؤسسيها ومعلميها الأوائل، وهم الجنود المجهولون في سبيل رفعة وتقدم المجتمع.

اجتمعت الهيئة العامة للجمعية في ١٥رجب ١٣٥١هـ (المصادف ١٤ تشرين الثاني سنة ١٩٣٢م) وانتخبت خلفاً له الشيخ ناصر إبراهيم الأحمد في ١٥ رجب سنة ١٣٥١هـ، وهو من الهيئة التأسيسية كما مر بنا ومن المخلصين للفكرة ومن علماء البلد، فكان خير خلف لخير سلف.

ولد الشيخ الأحمد سنة ١٨٩٥م وتلقى علومه على يد أساتذة متخصصين، منهم الشيخ محمد العوجان والشيخ عبدالله الحمود، وعلى يد الشيخ محمد الشنقيطي وغيرهم. ويمتاز بعقلية راجحة وإدراك ووعي وإخلاص، واستمر يدير المدرسة حتى توفاه الله سنة ١٣٨٢هـ (١٩٦٢م) .

بعد وفاة الشيخ ناصر الأحمد انتخبت الهيئة العامة لرئاسة المدرسة الحاج عبدالله السليمان الذكير، وعُيِّن مديراً لها الأستاذ محمد الطنطاوى (من مصر) وكان الحاج عبدالله الذكير رئيس جمعية النجاة ومن تلامذة المدرسة، وكذلك كان جميع هيئة الإدارة الحالية من تلاميذ المدرسة على حد قول أستاذنا الشيخ عبد المحسن الشقير، وبعد جهود السيد تحسين على متصرف لواء البصرة ومنحة وزارة المعارف والاحتفالات السنوية التي تُجرى بها التبرعات برئاسة تحسين على انتعشت المدرسة وقبلت زيادة في عدد الطلاب فبلغ عددهم نحو ستمائة طالب وسبعة عشر معلمًا وثلاثة فراشين، فلم تتسع لهم بناية المدرسة فاستأجرت الهيئة دارا جعلتها شعبة للمدرسة ونقلت إليها بعض شعب الصفوف سنة ١٩٤٧م إلى سنة ١٩٥١م، حيث تبرع الحاج محمد العقيل ومحمد الشايع بمال لشراء أرض مجاورة بمساحة ثلاثة آلاف متر مربع توسعة للمدرسة، وبنى خالد العبد اللطيف

الحمد ثماني غرف وطارمة <sup>(١)</sup> وما يقتضى من مرافق على نفقته، وكان ذلك في عام ١٩٥١م حيث انتقلت إليها شعبة المدرسة من بنايتها المستأجرة في نفس العام.

ثم فتحت مدرسة متوسطة وروضة للأطفال ومدرسة للبنات وفق منهج مدارس جمعية النجاة، ورغبة في إتمام مراحل الدراسة سنة ١٩٥٧م، ويحتل طلاب المدرسة الدرجة الأولى في امتحانات الشهادة في كثير من السنين بين المدارس في البلد، وعلى سبيل المثال لا الحصر، فقد كنت خريج الدراسة العامة فيها سنة ١٩٤٠م وكان ترتيبي الأول على جميع مدارس البلد، وهي اليوم تسير على منهج المعارف مع زيادة الاعتناء بدروس الدين واللغة العربية ومسك الدفاتر التجارية، ويحمل بعض مدرسيها شهادات جامعية وخبرة في التدريس، ومن ضمنهم الزميل الأستاذ عبدالله العقيل وهو أحد طلابها الذى كان مدرساً ثم مديراً للمدرسة لسنوات عديدة بدون مرتب حيث تبرع به للمدرسة.

في لهجات الخليج والعراق: غرفة خارجية أرضية مسقوفة ومكشوفة الجوانب، وأصل الكلمة فارسي.

وتلبية لرغبة الأهالي في البلد، فتحت الجمعية سنة ١٩٥٧م روضة لسد نقص عدم وجود روضة أطفال في الزبير، ولما فتحت الحكومة روضة أطفال في الزبير رأت الجمعية أن تبدل روضة الأطفال بمدرسة للبنات وذلك سنة ١٩٦٤م، ففتحت مدرسة ابتدائية للبنات عام وذلك منة ١٩٦٤م، ففتحت مدرسة ابتدائية للبنات عام علم وشهادات.

كانت المدرسة تُعنى بالنشاط الرياضي وتنال مدارس الجمعية المرتبة الأولى بين مدارس الزبير في ألعاب الساحة والميدان والكرة على اختلاف أنواعها، كما تنال المراتب المتقدمة بين مدارس لواء البصرة، ولديها كؤوس التفوق شاهدة على ذلك.

وفي الامتحانات العامة (البكالوريا) التي يشترك طلاب مدارس النجاة فيها، سواء لإنهاء الدراسة الابتدائية أو المتوسطة، فإن مدارسها في المقدمة وفي بعض السنوات تكون نتيجتها ١٠٠٪ ولديها كتاب شكر من مديرية التربية للواء البصرة على نتائج امتحاناتها العامة، وللمدرسة عناية خاصة بانتقاء المعلمين، فعلاوة على المؤهلات الثقافية يشترط في المعلم أن يكون من المتمسّكين بشعائر الدين والمحافظين على أدائها حتى مع طلابها، إذ تقام في المدرسة صلاتان في اليوم هما صلاة الظهر أحياناً وصلاة العصر في مسجد مجاور للمدرسة، وينفذ باب من المدرسة إلى المسجد فلا ينصرف الطلاب عصراً إلا بعد الصلاة، قسم منهم وهم الأطفال في ساحة المدرسة أو ردهاتها وقسم آخر في المسجد المجاور.

خرِّجت المدرسة منذ تأسيسها حتى الآن نحو ألفين وخمسمئة طالب واتخذ الخريجون طرق الكسب بأمانة واستقامة وإخلاص، وهذا دليل على أثر التعليم الابتدائي الذي يجمع معه الحفاظ على شعائر الدين، وفيها اليوم نحو سبعمئة طالب في مراحل التعليم: الابتدائي والمتوسط والتجاري، وللمدرسة مشاريع تنتظر إنجازها إذا سنحت لها ظروفها، ومنها بناء مدارس في المراحل الثلاث ومدرسة دينية تخرّج أئمة المساجد ووعاظاً ومرشدين ومسك الدفاتر. إن للشيخ العلامة الشنقيطي تراثاً علمياً ومكتبة عامرة بالكتب والرسائل دون المخطوطات التي خَطَّها بيده، وعليها تمليكات لكثير من العلماء منذ القرن السادس الهجري، ومن هذه ديوان الحطيئة من أوله إلى ما قبل الأخير وهو من المخطوطات النادرة، إذ أُرسل إلى لندن وبيع هناك بأربعة دنانير، وقال الدكتور الهلالي إن ثمن المخطوطات كانت من جملة نفقة عياله وبيعت بعض كتبه بمئة وثلاثين ديناراً.

اختص الشيخ الشنقيطي باللغة العربية وآدابها وفي الحديث ورجاله والتفسير والتاريخ، وغلب عليه الاجتهاد فلا يميل إلى التقليد ولا التقيد بمذهب، وحكى لي الدكتور الهلالي أن الشنقيطي كان مرة في الكويت وقد ذاع صيته فقاومه حُسَّاده وقالوا لا نريده يفتي لأنه لا يلتزم بمذهب واحد، وفي اجتماع ضم بعض الوجهاء ومنهم السيد حافظ وهبة<sup>(۱)</sup> طلبوا منه ضرورة الالتزام

 (١) شخصية تعليمية من مصر عاصر الشنقيطي في الكويت، ثم ارتحل إلى الرياض وصار مستشاراً سياسياً، انظر ص ٢٢٥. بمذهب واحد، ولكنه طلب فقهاء البلد ليناظرهم، وبعد جدل علمي انتهى إلى أن تغلَّب عليهم فأفحمهم.

يرحم الله الشنقيطي، فقد توفي لكن ذكراه باقية، وستبقى أمانة عندكل من عرفه مجاهداً بسيفه في سبيل الله ومحارباً أعداء الدين، مناضلاً للأجنبي الدخيل على بلاد المسلمين، فكل بلاد المسلمين بلاده، يحارب الجهل والجاهلية ويسعى في سبيل غرس الأخلاق الفاضلة، وكان له ما أراد، فقد غرس خير غرس وأنبت أفضل نبات وأثمر أيما ثمار، فهاك طلابه وهم ينتشرون في البلاد وكلهم رجال، الرجل منهم يعدل رجالاً يوثق بهم وعباد الله يسعون في الأرض، يعتمدون على الله ثم على علمهم وعملهم، فمنهم الشيخ الذي يحسب نفسه كشيخه الشنقيطى بالأمس عليه واجب نشر العلم ومحاربة الجهل، وذاك شاب جند طاقاته في سبيل النفع العام فجاءه المنصب وكان أكبر من منصبه يعمل بجد ونشاط وإخلاص وتفان، فأقبلت الدنيا إليه وهو معرض عنها وفاز بالحسنيين خير الدنيا وحسن ثواب الآخرة، وهناك جيل ناشئ لا يزال

ينافح ويكافح في سبيل مستقبل زاهر.

كل هذا وذاك من ثمرة الشجرة المباركة التي غرسها الشيخ محمد الأمين الشنقيطي بيده، وباركها أهل العلم والبر والفضل فسقوها ورعوها حق رعايتها، فاخضر عودها وتشابكت أغصانها فأثمرت ثمراً طيباً، وما إن حل ذلك الثمر في بلد حتى سعى إليه الكبير والصغير لينتفع منه.

حقا لا يخلّد الإنسان نفسه في هذه الدنيا وكلَّ مَنْ عليها فان، ولكن ذكرى الإنسان تخلّده وإن كان مدفوناً لسنين أو قرون بعلم ينتفع به، وقد خلّد الشنقيطي ذكراه بعلم لا يزال ينفع الآخرين.

ما أحرى الخَلَف أن يقتدي بالسلف، فيخلَّدوا ذكر اهم في التاريخ بتقويم المدارس ومد العون لها، تلك المدارس التي تغرس العقيدة في نفوس الناشئة وتقوّم أخلاقهم وتزيدهم بسطة في العلم الذي يساير التطور الحضاري الحديث، في وقت تعصف في هذا الجيل العواصف بين مشرق ومغرب، والله يهدي من يشاء إلى سبيل الرشاد.

ولدى الجمعية في السنة الدراسية (٦٦ ـ ١٩٦٧م)

الأخيرة (٣١) معلماً و (٤) محاضرين، وبعض المدرسين يحملون شهادات جامعية والبقية لهم مؤهلات بعد الدراسة الثانوية أو دراسة خاصة وخبرة في التدريس، مع التخصص بالمواضيع التي يتقنونها، ومن ضمنهم ثلاث معلمات قديرات لمدرسة البنات، هذا عدا الكتبة والفراشين.

وللجمعية عناية خاصة في انتقاء المعلمين، فعلاوة على المؤهلات الثقافية تشترط في المعلّم أن يكون من المتمسكين بشعائر الدين المحافظين على أدائها ولا تتساهل في هذا مطلقاً، لأن القدوة الحسنة خير من الوعظ والإرشاد.

ويبلغ عدد الطلاب الذين تخرّجوا من مدارسها منذ تأسيسها حتى الآن ما يقارب (٢٥٠٠) طالب، فيهم من اجتاز صفها الأخير وفيهم من تركها قبله بعد أن استفاد بما يؤهله لخوض معترك الحياة.

فمن اكتفى بما قدمته له المدرسة وطرق باب التكسّب، فميزته الأمانة والاستقامة، ولذلك فأكثر كتّاب المحلات التجارية في البصرة هم من تلاميذها، وفيهم من أسعفتهم ظروفهم المالية وفتحوا محلات تجارية ناجحة، ومن واصل دراسته العالية منهم فميزته الخاصة المحافظة على شعائر الدين والجد في العمل سواء في مراحل دراستهم أو في وظائفهم، حكاماً ومحامين وأطباء وكتاب بنوك، ورئيس الجمعية وكل هيئتها الإدارية الآن هم من تلاميذها، وفيما يلي بيان بمدارس الجمعية في الوقت الحاضر وعدد طلابها:

١- المدرسة الابتدائية للبنين: ٥١٢.

٢- المدرسة الابتدائية للبنات: وهي حديثة العهد: ٢٦. ٣- المدرسة المتوسطة: ١٢٣.

وليس للجمعية مورد ثابت تعتمد عليه في تسديد نفقاتها، فإن موردها ثقتها بالله تعالى أولاً وبأهل البر والإحسان ثانياً، فهي تسد نفقاتها مما تحصل عليه من أجور بسيطة اسمية على الطلاب تبلغ ديناراً واحداً في السنوات الابتدائية وخمسة دنانير بالمتوسطة، يعفى من الأجور الفقراء، وتخفض للإخوة، فبلغ نسبة الإعفاء ٣٠٪ تقريباً، وكذلك من إيجارات ما تملكه من عقارات ومن منحة وزارة التربية وقدرها (ألف دينار) قطعت هذه السنة (١٩٦٧م) بسبب خطة التقشف، هذه الموارد لا تسدُّ أكثر من ربع مصروفاتها، أما بقية الموارد فمن التبرعات السنوية من أعضاء الجمعية ومن منح أهل الفضل والإحسان في الكويت وغيرها، فبلغت مصروفاتها السنوية هذه السنة (١٩٦٧– ١٩٦٨م) الدراسية (١٠٠٠٠ دينار) من الموارد المذكورة أعلاه، أما بالنسبة لمشاريع الجمعية، فهي كالآتي:

١- بناء مدرستين ابتدائيتين ومدرسة ثانوية.

٢ ـ تكميل مراحل الدراسة بعد المتوسطة أي فتح ثانوية. ٣ ـ فتح ثانوية دينية لتخريج أئمة للمساجد ووعّاظ.

وهكذا رست سفينة النجاة إلى شاطئ السلام يقودها ربابنة نذروا أنفسهم لخدمة العلم لوجه الله، ومنهم مؤسسها الشيخ محمد أمين الشنقيطي، هذا والله الموفق لكل خير.

الحدك وحدم وصلىالته على مولا بيريعده وبعد فقدسا لفوالولدالعز يزعبداله بن عبدالرعى بن الدين عبدا اخاكته الذرجة لنغسه وتعريفا خالى فتوقفت فيداد الرلكو المادع فمالعنت النظرف المسلد مظهري الغاعيرهادة 140, 200 14 نظوه فحالتواديخ المتغدمين العتقون احدام الأيترجوه والا في ادر الراد لا فالوقف فقده بترعون الاعرار الحفاة والجانين والجتان والا ادوالطفالس والمغنين وغيرزا الانساب واختلطت والغون ومزاد مفظ ماحفظ والنار والاساب واغاضاعت والدخيل بمكند دعوى ل بوزانات اوج وولاهالاالنام ولا فصاراوه مايدن الماس شيئ فأطع للنزاع يرخع اليه الدصال ولي بال قطرال قطرواس واحقنا تنام بالاعتناء المكانالغطا بربر متلافان المتتقا لاالى الأخراذ الإيكة طليا سلافدك وفيرغاءا راداجله مواحبات بنيه عاامكنه وانكاندون لعداد: - إناك ر تديعا فيد كغانا وطنرواناحد واقيد ااخاو 1.01 والحانظفوا إبوعاد قول المالغة الدالدتعا: ŝ اء: إمر روبعا الرابي غيدي بن فال العفة العلمان ال .L الدوكان علاقة 1 المالعمراءان عدى الخل ذكرها وكانة وللنا أشتغال بطلب العلم ومخالفواددا فياددكت جدتى فالمردا معا وجعفا وكل وال متو. درت والسدا - ١٠٠ ، ١٠٠ مالغدا

الصفحة الأولى من المذكرات بخطه

## هدده المذكرات

عبدالرحمن الشبيلي

كنا منذ الصغر، نسمع كثيراً في نجد وفي بلدان الخليج عن مدرسة النجاة وشهرتها، في الزبير بجنوب العراق، وعن مؤسسها الشيخ محمد أمين الشنقيطي، المولود في بلاد شنقيط (موريتانيا) سنة ١٢٩٣هـ (١٨٧٦م) والمتوفى في الزبير سنة ١٣٥١هـ (١٩٣٢م) عن ستة وخمسين عاماً، وهو المعروف في بلاده - تمييزاً له عن غيره من الشناقطة - باسم محمد أمين فال الخير الحَسَني الشنقيطي.

وحدثت في الأعوام القليلة الماضية مصادفات قادتني إلى التعمّق في سيرته، كان أولها ما كتبه الشيخ حمد الجاسر في كتابه «من سوانح الذكريات» الذي أعطى معلومات موجزة عنه وعن وجود كتاب في سيرته، أصدرته وزارة الأوقاف العراقية من تأليف عبداللطيف الدليشي الخالدي (١٤٠١هـ - ١٩٨١م) والمعروف أن الدليشي قد جايل الشنقيطي، وكان يعيش في البصرة وتوقي في بغداد عام ١٤١٦هـ (١٩٩٥م).

وتبيّن من قراءة سيرته، أن الشنقيطي تردّد على الكويت والزبير، وكان على صلة قوية بشخصيات معروفة من عنيزة في كلِّ من البصرة والزبير، وأنه انهمك في بعض الممارسات السياسية ضد الاحتلال البريطاني منحازاً إلى الأتراك، ثم توارى عن أنظار الإنجليز فاتجه إلى بغداد فحائل، ثم أقام مدة عامين في عنيزة في ضيافة أحد أعيانها من زملائه، والتقى خلال إقامته تلك بالملك عبدالعزيز، كما تبيّن أنه كتب مذكراته (موضوع هذا الكتاب) في عنيزة في نحو سبعين صفحة، ودرس ودرّس فيها، فحضر دروس الشيخين: على أبو وادي، وصالح العثمان) القاضي، في حين ذَكر أن شيخ عنيزة الشهير العلَّامة عبدالرحمن السعدي، كان ممن تعلّم على يديه في أثناء إقامته تلك، وأن عدداً من روّاد التعليم الحديث في عنيزة ـ ومنهم الأستاذان صالح بن ناصر الصالح وشقيقه عبدالمحسن ـ كانوا قد درسوا على يديه في مدرسة النجاة، وبسبب من صلات الشيخ الشنقيطي تلك بعنيزة جاءت فكرة مشاركتي في ملتقى عنيزة الثالث للثقافة عام ١٤٣٢هـ (٢٠١١م) بمحاضرة مطبوعة عنه.

وفي مساء يوم ٢٩ /٥ /١٤٣٤ه (٢٩ /٢٠١٣م) أُقيم في مكتبة البابطين المركزية للشعر العربي في الكويت معرض عن مدرسة النجاة ومؤسسها، تزامناً مع محاضرة ألقيتها عن جريدة «الدستور» الصادرة في البصرة عام ١٩١٢م، وضم المعرضُ وثائقَ لمدرسة النجاة كانت مكتبة البابطين قد اقتنتها ثم أصدرتها في كتاب وُزَّع في تلك الليلة، كما وزَّعت المكتبة محاضرتي الآنفة الذكر عن الشنقيطي.

وفي شهر المحرم ١٤٣٥ه (نوفمبر ٢٠١٣م) أقامت جامعة شنقيط العصرية في نواكشوط بموريتانيا ندوةً علميَّةً مدتها يومان، خصّصتهما للتعريف بالجهود الفكرية للعلماء الشناقطة في المشرق العربي، ومن بينهم مؤسس «النجاة»، وقد شاركت فيها بترشيح من الأستاذ عبدالعزيز البابطين، الذي كنت أشاطره الاهتمام بسيرة الشنقيطي وبتاريخ مدرسته، وفي تلك الندوة أُلقيت محاضرات عدة من بينها محاضرتي السابقة عن سيرة هذا المربي المهاجر وسيرة غيره.

وفي صباح يوم الإثنين ١٤٣٥/٥/٢٣هـ ( ٢٠١٤/٣/٢٤م) وضمن مهرجان ربيع الشعر العربي السابع بالكويت، استضافت مكتبة البابطين محاضرة ألقاها د. محمد المختار ولد أباه رئيس جامعة شنقيط العصرية عن الجهود الفكرية للعلماء الشناقطة في المشرق العربي، وقد تولّيت فيها التعريف بالمحاضر والتمهيد للموضوع.

وامتداداً لاهتمامها بسيرة الشيخ الشنقيطي وبتاريخ مدرسة النجاة، فكّرت مكتبة البابطين ـ بمناسبة مرور مئة عام على كتابة مذكراته وقرب مرور الذكرى المئويّة لافتتاح المدرسة ـ بطباعة مذكرات الشنقيطي كاملة وبشكل يشمل ما دار حولها من تعليقات وما كتب عليها من حواش وإضافات، وذلك امتداداً لما قام به عبداللطيف الدليشي عندما نشر في كتابه أجزاء منتقاةً منها أوسعَها بالتعليقات والشروحات، وقد رغبت المكتبة مني تدقيقها ومراجعتها بنيّة إصدارها في هذا الكتاب، الذي تضمّن المواد التالية ذات الصلة بالمذكّرات:

١ - تصديراً للأستاذ عبد العزيز سعود البابطين، المعروف باهتماماته المستمرّة بسيرة الشيخ الشنقيطي وبتاريخ مدرسة النجاة، وكان أحد الدارسين فيها في عهد مديرها الثاني ناصر الأحمد، وقد اقتنى كثيراً من وثائقها وخصص لها مكاناً مستقلاً متاحاً لاطلاع القرّاء والباحثين في مكتبة البابطين المركزية للشعر العربي في دولة الكويت.

٢ ـ تقديماً لرئيس جامعة شنقيط العصرية د. محمد المختار ولد أباه، الذي يتبنَّى عقد ندوات للتعريف بالدور الثقافي والمعرفي للعلماء الشناقطة في المشرق العربي على مرّ العصور.

٣ ـ مقالاً بعنوان «الشنقيطي ومدرسة النجاة» للدكتور علي أباحسين، نشره في مجلة دارة الملك عبد العزيز (العدد الأول، السنة الثالثة عشرة، شوال ١٤٠٧هـ يونيو ١٩٨٧م) ، وكان من طلبة المدرسة.

٤-مذكرات الشيخ الشنقيطي (موضوع هذا الكتاب) المحفوظة ضمن مقتنيات الأستاذ البابطين، ومن المعلوم كما سبق أن الدليشي نشر في كتابه جزءاً منها ثم أضاف إليها تتمّةً كتبَها تلميذُه وخليفته الشيخ ناصر إبراهيم الأحمد، وقد علّق عليهما الدليشي بالكثير من الهوامش والمتون، بل وبالهوامش على الهوامش، فقمت بما يلزم عمله من مقارنة النصوص الشعرية المختلفة الروايات وحذف المتكرر واستكمال النواقص.

على أن هذه المذكّرات، وهي الأثر المخطوط شبه الوحيد الذي خلّفه مغطّياً فيه محطات حياته منذ ولادته وحتى إقامته في عنيزة عام ١٣٣٦ه (١٩١٨م) لم تتناول كثيراً من جوانب حياته وبخاصةٍ ذكرياته عن عنيزة وأهلها وتجربته فيما بعد في إنشاء مؤسسة النجاة ومدرستها في السنوات اللاحقة، وهو نقص قام الشيخ ناصر الأحمد المتوفّى بعده بثلاثين عاماً (١٣٨٢هـ - ١٩٦٢م) بإتمامه

بإيجاز بناءً على طلب الدليشي، في بضع صفحات أثبت مختصرها في كتابه، ونقلتها هنا.

٥- نص المحاضرة التي ألقيتها عن الشيخ الشنقيطي في مهرجان عنيزة الثقافي الثالث سنة ١٤٣٢هـ (٢٠١١م) وفي ندوة جامعة شنقيط العصرية في المحرم من عام ١٤٣٥هـ (نوفمبر عام ٢٠١٣م) وقد اعتمدتُ في كتابتها على معلوماتي عن عنيزة وعلى ما تضمّنه كتاب الدليشي.

ولا بدِّ من الإشارة في الختام، إلى أن معظم الشعراء الشناقطة الذين ورد ذكرهم في الذكريات قد تَرْجَمَتُ لهم كتب التراجم، وبخاصة كتاب الوسيط لأحمد الأمين الشنقيطي وكتاب الشعر والشعراء للدكتور محمد المختار ولد أباه، ومعجم البابطين لشعراء العربية، مما أغنى عن الإطالة والتكرار.

والمؤمّل أن يأتي هذا الكتاب - الذي يحتوي على مذكرات الشيخ الشنقيطي وتتمتها وعلى ما كُتب عليها من حواش وتعليقات، وهو جهد مني لا يرقى إلى درجة التحقيق لعدم خبرتي بذلك - أن يأتي متمّماً للكتاب التحقيقي المتميّز الذي ألّفه الأديب العراقي عبداللطيف الدليشي، وأصدرته وزارة الأوقاف العراقية عام ١٤٠١هـ ( ١٩٨١م) بعنوان: الشيخ محمد أمين الشنقيطي.

وبعد: فما كان لهذا العمل بفهارسه أن يكتمل، دون أن تشارك فيه – بجهد مشكور – مكتبة البابطين في الكويت، باهتمام خاص من مديرتها الأستاذة سعاد عبدالله العتيقي، ومن المختصين والمساندين الإداريين فيها، كما أثمّن بكل التقدير، التصويبات التي أسهمت بها جامعة شنقيط العصرية في نواكشوط ورئيسها الدكتور محمد المختار ولد أباه، وعضو هيئة التدريس المتعاون معها الدكتور يحيى محمد الهاشمي، وأشكر كذلك المراجعة التي تفضّل بها كلَّ من اللواء عبدالقادر كمال، والدكتور محمد الدبيسي، والباحث الأستاذ محمد خليفة عرفات، فجزاهم الله خيراً، والله وليّ التوفيق والسداد.

ع . ش الرياض: ۱٤٣٥/۱۰/۰۱هـ الموافــق: ۲۰۱٤/۰۷/۲۸م

## مذكرات الشيخ محمد الأمين فال الخير الشنقيطي

في كتابه عن سيرة الشنقيطي، قدّم عبداللطيف الدليشي الخالدي لهذه المذكّرات بالأسطر الآتية:

«إليك ترجمة حياة المؤسس الشنقيطي بقلم أحمد حمد آل صالح، نقلاً عن نسخة بخط الشيخ الشنقيطي نفسه، وبقلم عبدالله العبدالرحمن البسام وسليمان الصالح البسام وعبدالله المحمد المنصور، كتبوها في مدينة عنيزة من نسخة الشيخ نفسه، وذلك عام ١٣٣٦هـ عندما كان الشيخ موجوداً هناك. هذا ما أفادني به الأخ عبدالله العبدالرحمن البسام في البصرة بعد قدومه من عنيزة، وذلك في صباح يوم السبت ١٨ ربيع الثاني ١٢٧٥هـ (٢ كانون الأول ١٩٥٥م).

أما النسخة التي بخط الشيخ فلم نعثر عليها، إلا أن ولده يوسف عندما سألته عن ترجمة والده أخذ يفتّش، ثم جلب لي وريقة ممزقة هي أول الترجمة، فكتبتُ للأخ عبدالله العبدالرحمن البسام وكان في عنيزة مستدلاً بذلك من أول الترجمة حيث ورد اسمه، فكتب لي بأنه سوف يجلبها معه عند قدومه للبصرة، وقد فعل جزاه الله خيراً، وها أنا ذا أنقلها عن نسخته، وقد لاحظت أن للترجمة بقية وذلك بدليل آخرها حيث وقف الناسخ عنده، واستفسرت من الأخ عبدالله البسام عن هذا النقص وأطلعته على آخر الترجمة، فأيّدني ولكنه قال: إن هذا هو الموجود عنده.

وها أنا ذا أُدوِّنها مع تكملتها هنا بأمانة كما وردت، تاركاً الإسهاب والتفاصيل والاستطرادات الواردة فيها، شارحاً وموضّحاً في الهامش ما وجب شرحه وتوضيحه فيها».. انتهى كلام الدليشي.

وبعد مراجعة النص الكامل للمذكرات والنظر في الأجزاء التي اقتطفها الدليشي منها في كتابه، وبعد المقارنة واستكمال الناقص واستبعاد المتكرر وتخريج القصائد وتحقيق الاختلافات النصّية - أتت المذكرات في مجملها غنيّة بالمطارحة الأدبية، والرواية الشعرية، والمنافحة اللغوية، والقصة والطَّرفة، وذلك في أثناء تجواله من شنقيط والمغرب إلى مصر فالحجاز والأحساء وعُمان والبحرين والكويت وحائل والقصيم وانتهاءً بالعراق، لتتوقف عند العام ١٣٣٦هـ (١٩١٨م) مع التذكير مرة أخرى باختلاف روايات بعض الأسماء والأشعار حيث لم تسلم نصوصها من بعض التباين واختلال الوزن رغم الاجتهاد في تدقيقها مستعيناً بأصحاب الخبرة في الشعر الشنقيطى:

نيص المذكرات

سألنى الولد العزيز عبدالله بن عبدالرحمن بن محمد ابن عبدالعزيز البسام أن أكتب له ترجمة لنفسى وتعريفاً بحالي، فتوقفت في بدء الأمر، لكونى لا أرى نفسى أهلاً لأن أذكر على صفحات التاريخ، ثم أمعنت النظر في المسألة فظهر لى أنها غير ضارة بل نافعة لى وله ولغيرنا، فإنى كلما جال نظرى في التاريخ أرى المتقدمين لا يحتقرون أحداً عن أن يترجموه ولا يهملون شيئًا مما وصل إليهم من الأخبار، وإن كان في بادئ الرأى لا فائدة فيه، فتجدهم يترجمون الأعراب الجفاة والحمقي واللصوص والأغبياء والمجانين والطفيليين والمغنّين وغير ذلك من أصناف الناس، وبذلك حفظ ما حفظ من التاريخ والأنساب، وإنما ضاعت الأنساب واختلطت في القرون الأخيرة لإهمال الناس ذلك، فصار الأصيل يعجز عن إثبات أصالته والدخيل تمكنه دعوى الأصالة، وليس بأيدي الناس شيء قاطع للنزاع يرجع إليه، وأحق الناس بحفظ نسبه وتقييد تاريخه المتنقل من قطر إلى قطر ولاسيما الأقطار المتباعدة كجزيرة العرب والمغرب مثلاً، فإن المتنقل من أحدهما إلى الآخر، إذا لم يكتب عن

نفسه كتابة تبقى بعده، لا يمكن بنوم بعده ولا غيرهم أن يعرفوا شيئاً من أحوال أسلافه، ولو أراد بنوه مواصلة أهلهم بمكاتبة أو غيرها أو أراد أهله مواصلة بنيه لما أمكنهم ذلك.

لهذا رأيت أن أكتب عن نفسي تعريفاً فيه كفاية في الوقت الراهن لمن أحب الاطلاع على ذلك، ولذريتي إن رزقتي الله ذرية، وإن كان دون الذي في خاطري بكثير، ولعلي إن أمهلني الله تعالى مدة أعيده بأبسط من هذا، وإنما كان دون الذي في الخاطر لأني خرجت من وطني وأنا حديث السن، ولم تكن المسألة لي على بال حتى أستعد لها وأقيد ما أخاف نسيانه، وليس معي الآن أحد أرجع إليه فيما اشتبه عليَّ، ولا كتاب أقتبس منه، والحفظ خوّان، والعهد بعيد، فإن وُجد في هذه العجالة شيء على خلاف ما هو عليه ولا سيما في تواريخ القضايا بعدما فارقت أهلي<sup>(1)</sup>:

حتى انزَوى ليل الشباب إذ انبرَى صبح المشيب يشور لا أعقاب ه مَنْ راحمٌ لأخي مشيب عاتب قد عِيضَ من إعتابه بغيابه ومن اللقاء من الحبيب يعاده ومن الجنوح له إلى إضرابه

(١) لم يذكر اسم قائلها، وسياق حديثه لا يوحي بأنها من نظمه.

ومن التزام كلامه بملامه ومن التشام عندابيه بعدابيه ماذا يُضيرُكَ إن نسبت بباخل مخلاف وعد حبيبه مخلابه ولتسع في أعتابك الحي الذي عتب الإله الحي في أعتابه أيشاء عبدالله من يلوا بما من سمؤدد أعيما على طلابه وبنومجيء الخيرمن أبوابه ويتبو الكريم أبي الكريم الثابيه قوم إذا عض الزمان بنابه فلوا ببذلهم شبا أنيابه وهي طويلة، يقول في آخرها: وعلمت م حُذِيت م وعلمت م أنَّ الهجا ما كنتُ من أربابه فأصختم لمقالية من كاشيح متقول لحديثه كذابه والله يشهد أن ذلك باطل والله أكبرُ شاهد، وكفّى به

وقوله: «أبناء عبدالله من بلوا» إلخ البيت، هم آل البلا، وفيه إشارة إلى أن بلا مأخوذة من فعل أمر الإثنين، من بلّا بالشيء إذا ظفر به، ولعل عبدالله هذا خاطب بذلك شخصين أو خوطب هو وغيره بذلك، فعلقه هذا اللقب، وكان أحمد بن مصطفى بن بدر الدين الأبوي ظلمه مع آل يعقوب، فقال:

أبناء يعقوب أهل الفضل من قِدَمِ وكلُّهمَ في المعالي ثابتُ القدمِ وهَجُو هاجيهم لغوٌ كما شهدتُ لهم بذاك عدول المجد والكرمِ كل امرئ خِلْتَهُ أمسى يدَمُّهم كل امرئ خِلْتَهُ أمسى يدَمُّهم ولم يفد نفسه فيما يُدَمَ به من ليس أهلاً لدَمَ غير نَتْن فـم

فليس ذلك عن عمد بل عن نسيان، لأنني لم أقيِّد شيئاً منها قط قبل كتابتي إياها الآن، ومثل ذلك مظنَّة لأن ينسى، والله أسأل أن يعصمني من أن أبطل حقاً أو أن أُحق باطلاً، فأقول: أنا الفقير إلى الله تعالى، أبو عائشة محمد فال الخير، وهو لقب بني أمين، ويقال: الأمين السالم بن عبدى بن فال الخير بن حبيب الله بن أبي بفتح الهمزة ابن حبيب ابن أحمد بن أعمر كداش الحسني، وأمي عائشة بنت عبيدالله بن إبّن ـ بكسر الهمزة وتشديد الموحدة المفتوحة آخره نون بوزن قنّب ـ بن أحمد الخليل بن حبيب الله بن أبي، إلى آخر النسب المتقدم.

هذا القدر من نسبي محقق عندي، ليس فيه نقص ولا زيادة .

كان أبي وجدي من أعيان قبيلتنا، ولكنهما لم يتسما بصفة العلم كأسلافهما، وكان والدي تشبث بطلب العلم، ولكنه لم يحصّل كثيراً، وكان شديد البرّ بوالدته، وصولاً للأرحام، مُحسناً إلى أقاربه، وكان مولعاً بالأذكار الواردة، كثير المطالعة لكتاب «الحصن الحصين» للجزري، يحفظ جلّ ما فيه من الأذكار أو كله، مواظباً على قراءة تلك الأذكار مساءً وصباحاً وعند النوم والدخول والخروج وغير ذلك، وكان يلقننا إياها ويحثُّنا على استعمالها،

وكان والدي وعمي وجدي - بل وأكثر آل حبيب الله بن أبي - مشهورين بمعرفة الأثر وقصّه، لا يكاد يسرق شيء في محل هم فيه إلا وأظهروه، وقد جرت لوالدي وجدي في ذلك حكايات غريبة، وجدي عبدي مسمّى على عم له اسمه عبدي بن حبيب الله، كان علامة سيداً رئيساً شاعراً وشعره وسطي، ومن أبياته السائرة في الأمثال قوله من أبيات يخاطب بها صديقاً له:

أقمتَ بدارٍ قد أذلَّكَ أهلها

ونفس الفتّى لا ينبغي أن يذلها

وقوله: هـإن بـنـي أبّــي الأعــزيــن أنفنا وأنف الفتى منه وإن كان أجدعا

وبنو أبّي، بطن منا حِلفاً وليس من نفس القبيلة، وكان حصل بينهم وبين بعض القبيلة كلام أغضبهم وأرادوا الارتحال عنَّا، فقام عبدي وغيره في مسألتهم واسترضوهم ووبخوا الذين أغضبوهم فرضوا وقاموا على حالهم، وقال عبدي في ذلك شعراً منه هذا البيت،

وسأذكر له فيما بعد بيتين.

وكان جدي فال الخير وأبوم حبيب الله من أهل العلم، إلا أن عبدى أخمل ذكرهما، وكانت والدتي تحفظ القرآن عن ظهر قلب، ولها اشتغال بطلب العلم ولكنها باغَتَتُها المنية في حداثة سنها وأنا لا أعرفها لأنها ماتت وأنا صغير لا أعقل وإنما أخبرت عنها، ومن النوادر أنني أدركت جدتي لأمي وجدة أمي وجدة جدتي، وكل واحدة منهن من بيت من البيوتات الكبار في القبيلة.

وكان جدي لأمي عبيدالله، علّامةً شاعراً وشعره وسط، وله اليد الطولى في الفقه والعربية ولا سيما معرفة اللغة، قال لي يوماً شيخنا عبدالله بن رحمين (حامّنً) الكريمي: كان جدك عبيدالله يحفظ مقامات الحريري عن ظهر قلب وله مناظم حسنة في الفقه وغيره، وقد أدركته إدراكاً لا يذكر، وأخباره الشهيرة أن عبيداً لرجل منا أبقوا فجاء أناس من قبيلة بني ديمان وادّعوا على صاحب العبيد أن عبيده أخذوا لهم مالاً في حال إباقهم، فحصل بينهم وبينه نزاع وخصام، فتداخل عبيدالله

في المسألة على وجه المشورة والصلح وبيَّن لهم الحكم، وكأنهم لم يقنعوا فأتاهم بحاشية الحطاب على مختصر خليل (في فقه مالك) وأراهم المسألة منصوصاً عليها، وقال يخاطبهم: أيسا أنسوف التزوايسا مرحباً بكمُ إلى عنان السما، بل قلَّ ذلكمُ إن تسالوا ما بأيدينا بلا ثمن جادت، وإن جلّ، أيدينا به لكمُ لكن أتيتم لأمر دون مدركه بـونُ بعيدُ، وهـذا لم يَلقُ بِكُمُ إسلام عبد بأرض الروم مأبقه أو القضا عنيه فيما يدعى لكم أنَّى يكون القضا من غير بيَّنة ولا اعتراف ودون الحلف، ويُحَكَّمُ فأمهلوا خصمكم ما الله أمهله كما به حكم الحطاب بينكم

هما به حَكَمَ الحطَّاب ليس لنا بـــرَدُه، قَــبَـلُ، كـلا، ولا لكمُ ذروا الخصام إلى وجدان أعبده

فَهُوَ الجميل عليكم، وَهُوَ حكمكُمُ

وقنعوا وانصرفوا، وسأذكر جملة من قصيدة له فيما بعد، إن شاء الله تعالى.

وأم عبيد الله غير بنت الشيخ عبدي المتقدم الذكر، يقال إنها رأت في المنام كأنها تحفر حفرة تريد أن تركز فيها خشبة، فانتهت في حفرها إلى شيء مائع فتناولت منه بإحدى أصابعها وذاقته فإذا هو عسل فقصّتها على معبّر، فقال لها إن صدقت رؤياك فإن أحد بنيك سيكون عالماً، وسيحيي ما اندثر من علم أسلافه، فكان كذلك.

وحيث إن الشعر هو ديوان العرب الكافل بحفظ أنسابهم وضبط أسمائهم وتخليد مآثرهم، رأيت أن أذكر بعض ما يحضرني من الأبيات الشعرية، المذكور فيها أحد أسلافي المذكورين، فأقول: أما جدّى حبيب ابن أحمد فهو المعني بقول الأحول أحد شعراء قبيلتنا المجيدين، من قصيدة له مشهورة، قالها في حرب جرت

ولكننسا نحمسي الجمسى ونحوطسه

ونسزداد صسبراً تحت كل النوائب

وأما أحمد بن أعّمر، فإن ذكره في الشعر كثير، لأنه أبو فخد كبير، وفيهم الرئاسة، ولم أزل أسمع من الأجانب تفضيل بني أحمد على بقية الأفخاذ الآخرين، سمعت ذلك منه ومن ابن عبدالحميد العلوي.

ولما قدمت المدينة آخر سنة ١٣٣٣هـ، اجتمعت بابن عبدالحميد العلوي بالحرم الشريف، وكان قد سمع من غيري أنني حسني، فسألني من أيهم أنا؟ فقلت له: أعّمري، فقال: من أيّهم؟ قلت: أحمدي، فقال: «ذلك اللباب» هذا لفظه، ثم شرع يتكلم بمناقب بني أحمد يخاطب الحاضرين، ويحلف أنه ما رأى مثلهم، وكان يعرفهم، وجعل يسألني عنهم فرداً فرداً، فممن ذكرهم من الشعراء المختار بن المعلّى وهو من بني طالب بن أحمد، في قصيدة أولها:

لدى شُمّر تحكى رقاق القنا لبنّي المت بنا وهنا باردانها لُبَتَ، بمُغْبَرَة للجنّ فيها غماغم تطبر خشاشات النفوس بها جبنا إلى أن قال: وفضّلنا ربُّ العباد عليهم كما فُضلت أيدى اليسار على اليمني أبَسى الله إلا أنشا آل أحمسد بنا المجد إن هُدَتْ دعائمه نُنْتَى وهي طويلة، و (لبني) الأخير اسم امرأة، وهو فاعل ألمّت، والأول (لبني) نوع من الطيب، وهو مبتدأ خبره بأردانها، والجملة حال من فاعل ألمّت، وممن ذكرهم ابن السيد البدي، في قصيدة له يمدحهم بها، أولها: أعسراك وجسد بعدبين نوار من بين دور من نيوار عيوار إذ دُرْت بين ديارها متحيّراً ولبها ومسا بسالمدور من ديسار وجد عراني لا لفرقة تندم

يسومساً ولا مسن مهسسنددٍ ونسوارِ

من حب أهل المكرمات وذكرهم من آل عمرو صفوة الأخيارِ أعني سلالة أحمدٍ مَنْ عزُّهم عـمَ الــورَى بـــإرادة الجـبَـارِ

إلى غير ذلك من الأشعار التي لا تحضرني الآن. وأعمر كداش هذا، بطن كبير يجمع عدة أفخاذ غير آل أحمد، وأما قولنا: الحَسَني، فنسبة إلى الحسن بن أبي الحسن وليس هو ابن علي بن أبي طالب، وإن كان يقال إنه من ذريته كما سيأتي، وإنما هو حسن آخر، جد قبيلة كبيرة مشهورة قديمة تنزل القسم الجنوبي من صحراء شنقيط، وناحيتهم التي هم فيها تسمى القبلة (الكبلة) ومياههم على الخصوص تسمى العُقل، وقد أكثر الشعراء من ذكرها، من ذلك قول محمد بن بدّي العلوي<sup>(1)</sup>:

أرض العقيلاتيا برقَ الحيا وعلى أحيانها لعيون الشائمين و لُخ حول المليحة خَيَّم واغُدُونَّ، ورُحُ حُمَّ اغْـدُونَّ ورح ثم اغـدونَ ورُحُ

(١) توق سنة ١٢٦٥هـ ١٨٤٨م.

وهي أبيات أكثر من هـذا، وكقوله أيضاً في مطلع قصيدة له:

شــمَر لعـل رسـيم الأينـق الذلـلِ من بعد عشرين لي يدني ساكنَ العُقَـلِ

وكقول محمد بن حنبل، أحد شعر ائنا المجيدين وعلمائنا المحققين<sup>(١)</sup> من قصيدة له طويلة، سأذكر إن شاء الله تعالى جملة منها:

هـرنـا العقل إليها مثلما نظر الصبّ إلى الخَوْد الوَصِبَ وقوله منها: هكأن المُزن تبكي مُلحِـداً هكأن المُزن تبكي مُلحِـداً وقوله منها: هي رُبي العُقلِ بدمعٍ منسكبُ وقوله منها: يا لها من غادياتٍ قد كفت ماتح العقل لها شـد الكرب إلى غير ذلك من الأشعار.

(١) توق سنة ١٢٠٢هـ - ١٨٨٥م.

وبنوحسن ثمانية بطون كبار، أحدها بنو أعمر كداش، إلا أني لا أحفظ من بين أعمر كداش وحسن من الآباء ولا أظنهم كثيرين، ومما اشتهر به بنوحسن أكثر من غيرهم كثرة الشعراء المجيدين، حتى إن الشعر يكاد يكون فيهم طبعاً جِبِلَياً موروثاً، ولذلك قال محمد بن سالم البنعمري أحد شعرائهم<sup>(۱)</sup>:

النحو علمٌ كفاني من تعلّمه ملج الشديُ تديُّ الهيف من حَسَنِ

وكقوله: مصداق أني كريم العيص منتسبُ إلى قريش بيوت العزّ والجدل

نسجي القريض وإحكامي قوافيه

ولا أميّز بين العطف والبدل

ولنا عودة إلى هذ*ه* الأبيات، إن شاء الله تعالى. ولما اجتمعت بالشيخ سيديا بن محمد بن الشيخ سيديا الكبير الثندغي<sup>(٢)</sup> وهو عندي كما قال الشاعر:

(۱) توقي عام ۱۳۲۲هـ ۱۹۰٤م. (۲) توقي عام ۱۸۹۱هـ ۱۸۹۷م.

## إذا قالت حددام فصدقوها فإن القول ما قالت حددام جعل يسألني عن شعراء قبيلتنا، ويستنشدني أشعارهم، فأسمعته جملة مما أحفظ، وأنشدته قصيدة لي أولها: أبكاك عذريً الهوى يوم النوَى وهل البكاء دواء عدريَ الهوى بان الجواء من اللوى هغدا اللَّوى إذ بان منه الحيَ مسلوب اللَّوا

وكان ممن سمعته يقول إن الشعر بنى بيته في بني حسن، وفرق أولاده في القبائل، وذكر لي أنه جاءه كتاب من الشيخ عبد الجليل برّادة أديب الحجاز ولغويّه في وقته يطلب منه أن يدوّن له أشعار شعراء الشناقطة ويكتب له تراجمهم، ثم قال لي: ومعظم ذلك سيكون منكم، قال: وعزمي أن أكتب إلى كل بطن من بطون بني حسن أن يدوّنوا لي شعر شعرائهم ويكتبوا لي تراجمهم.

ولما اجتمعت بالهيبة بن الشيخ ماء العينين الحوضي<sup>(١)</sup> في مدينة مراكش وعرّف بي، جعل يسألني عن قبيلتنا عموماً، وخصص منها أناساً فيهم المختار بن المعلّى وكان قد بلغه بعض شعره، واستشهدني من شعره، فأسمعته أشياء منه كما سيأتي، وقال لي: كيف تَزِنون درجته في الشعر؟، فقلت له: نرى أنه اليوم هو أشعر القبيلة، فقال: إذاً هو أشعر الناس، فقلت له: أنا لا أقول ذلك، وإنما أقول إنه أشعر قبيلتنا، فقال: أَتَٰبِتَ لي أنه أشعر قبيلتكم أُتُنِبَ لك أنه أشعر الناس على الإطلاق.

وبالجملة، كونهم يفوقون غيرهم من القبائل في الشعر أمر معلوم عند الخاص والعام من أهل تلك الناحية، وإنما ذكرت هذين الرجلين لمكانتهما عند الذين يعرفونهما، فإنهما من رؤساء أهل شنقيط، ومن أهل العلم والمعرفة، وليس من قبيلتنا، وهذا كلامهما كما ترى، مع أنه يوجد أفراد من شعراء القبائل يفوقون بعض شعر ائنا، كابن رازقة وابن بدي العلويين، وكابن طلبة ومولود اليعقوبيين، ومحمد

<sup>(1)</sup> تولي سنة ١٣٣٦هـ - ١٩١٩م، والحوضي نسبة للحوض شرق موريتانيا.

ابن الشيخ سيديا، وغيرهم، إلا أنه في قبيلتنا أعم وأكثر. هذا وقد أكثر الشعراء من ذكر بنى حسن، فمن ذلك قول محمد بن سالم المتقدم وقول محمد بن حنبل، وكان قد تغرّب فصار يحنّ إلى أهله، ويقول: ياليت شعرى وصرف الدهر دوار وكل شبىء له وقت ومقدار هل يلهيني شباب من بني حُسَن بيض الوجوه كرام الأصل أخدار تلهيك منهم خصال لست تسامها علم وحلم وآداب وأشبعار سيّان ذو صغر منهم وذو كبر صغارهم في مجال العلم كتار لا ينشرون ضخام الكُتُب بينهم إلا بدت من بطون الكُتُب أسـرارُ لهم سجايا وأخسلاق مهذبة كنفحة الروض إذ جادته أمطار ومن ذلك قول الأحول: خضنا حماها وجنبنا بنى حسن من كلها حمل أوزار فأوزار

وهذا البيت من قصيدة له غرّاء، وهي طويلة أولها: حادت بطيف سرى لى أم عمّار لله .. لله .. لقبا طيفها الساري أهلأ به من مُلمُ صوبنا قذفتُ بيدأ لبيد وأصحارا لأصحار لا وصيل من أم عمار أؤمله ما لم ترزية منامي أم عمار حتى صفت منه بعد الهجر لي صلة تُشفى وإن زاد من غيداءً مهجار لو كنت زير نساء كنت زائرها بل زير حرب أخوها غير زوار إنا بنو الحرب لا نشكوا أظافرها لوجزحتنا بأنياب وأظفار خضنا حماها وجنبنا بنى حسن حمل المغارم من حمل وأوزار والخيل فيها على الأيناء نؤثرها صوناً فيا لك من صون وإيثار والوهد نقريه في اللأوى وتكرمه طول الثوى إذيجل المكرم القاري

ما أبعد العار مناغ الحروب وما أدنى سيادة محمود من العار لما رأوا عابيد الرحمن منقيضياً تحت العجاجة مثل الضيغم الضاري ولوا فرادي ومثنى مديرين ولم يثنوا من الرعب وجهاً بعد إدبار ومن ذلك قول الشيخ عبدى المتقدم الذكر، وكان في سفر، فنزلوا على إنسان لم يعاملهم بما يليق لهم، تركهم أولاً ثم بدا له عمل عشاءً لهم أتاهم به بعد ما ناموا وذهب أكثر الليل، ولم يشتهوا الأكل في ذلك الوقت، فقال عبدى في تلك القضية شعراً منه: ياحامل الخيز لا تقرب به سحرا ابنى أبي الحسن القارين بالحسن لا أشتهى الخبز إلاغ النهار ضخي مالى وللخبز بعد النوم والوسن وأما رفع نسب حسن هذا إلى من فوقه، فلم أقف عليه ولم أبحث عنه حين كان يمكنني البحث. ولم أزل أسمع من صغري من أهلي وغيرهم من

القبيلة ومن الأفاضل من غير قبيلتنا أننا أشراف حسنيون، ومن أجلٌ من سمعت منه ذلك من غير قبيلتنا محمد فال ابن العاقل الديماني(1) فإنه رآني يوماً في مدينة سبتة، فسألنى ممن أنا فأخبرته أنى من بنى حسن، فجعل يقول أنعم وأكرم، بنو حسن شرفاء يكرر ذلك، وشهادته عندي تعدل شهادة كثيرين، لما كان عليه من العلم والورع والنباهة وعدم الغفلة وسعة النظر في كل شيء، ومن أجلُّهم شيخنا أحمد سالم بن الحسن الديمانى (٢) فإنى سمعته غير مرة في مكة والطائف يقول ذلك لى ولغيري، وسمعت محمد محمود الثندغي الشنقيطي (٢) الذي كان في عُمان وتوفي بالعراق يقول ذلك وشهادته عندى تعدل شهادة كثيرين لما كان عليه من العلم والورع والنباهة وعدم الغفلة وسعة النظر في كل شيء، ويقول إن له خؤولةً في بنى حسن ذكرها لي ونسيتها، ويقول إن أهله كانوا يعدّون ذلك رحماً بينهم وبين رسول الله ﷺ وسمعت بأبي أحمد بن مصطفى بن

- (١) المتوفى سنة ١٢٨٦هـ ١٩٦٦م. (٢) توفي سنة ١٢٢٥هـ ١٩٠٧م.
  - (٢) المتوفى غالباً سنة ١٣٢٢هـ ١٩٠٤م.

العربي الأبييري الشنقيطي وقد تذاكرنا النسب، وقلت له: إني لا علم لي بحقيقة نسبنا وإلى من ينتهي من أهل البيت، فقال: سمعت أنكم من ذرية سليمان بن عبدالله، قلت: ولست على ثقة من هذا الكلام وهو ممكن، فإن سليمان هذا، ذكر المؤرخون أنه دخل إلى أفريقيا بعد مقتل أخيه محمد النفس الزكية، وأن له عَقباً في المغرب والسودان وأن أكثر ذريته خفي أمرهم، وأن المنتسب إليه يحتاج إلى زيادة بيان تؤيد دعواه، فيحتمل أنهم من ذريته.. والله أعلم.

وأخبرني الشيخ أحمد بن الأمين العلوي الشنقيطي نزيل القاهرة (السابق ذكره) أنه وقف على كتاب للشيخ العلامة عبدالله بن إبراهيم العلوي الشنقيطي<sup>(۱)</sup> تعرّض فيه على سبيل الاختصار للقبائل الموجودة في بلاد الشنقيط، وبيّن فيه الذين هم من العرب والذين هم من البربر، وقال إنه قد ذكر قبيلتنا من جملة القبائل العربية، ولم يزد على ذلك.

ولما حججت سنة (١٣٣٦هـ - ١٩١٥م) اجتمعت بأناس

(١) المتوفى سنة ١٢٢٢هـ - ١٨١٧م

من أهل شنقيط حديثي عهد بالبلاد، وذكروا لي أن حكومة فرنسا بعدما احتلت البلاد بعدى، طلبت من الشيخ سيديا بن محمد بن الشيخ سيديا الكبير بن المختار بن الهبة الثندغي، أن يصنف لهم كتابا يبين لهم فيه أحوال القبائل الموجودة في بلاد شنقيط، ويبين لهم عربهم من بربرهم، وأنه فعل ما طلبوا منه، وأنه ذكر عن قبيلتنا أنهم من ذرية محمد بن الحنفية، ولئن أحياني الله لأبحثنّ عن هذا الكتاب حتى أقف على كلام هذا الرجل في هذه المسألة، فإنه ممن يعتمد عليه في هذا، وقد كان رجل من قبيلتنا توجه إلى المشرق قبل ولادتي وكنت أسمع به وجال في الآفاق، واستوطن أخيراً مدينة سواكن، وتزوَّج فيها، وتوفي في حدود توجهي أنا من الوطن، وسألت عنه الشيخ الشنقيطي التركُّزي الذي كان في مصر، فأثنى عليه في كثير، وأخبرني بعض حجاج المغاربة ممن ليس بيننا وبينهم علاقة أنهم قدموا عليه في سواكن وأنه أراهم منشوراً سلطانيًا عليه عدة طوابع ملوكيَّة مضمونه ثبوت شرف قبيلة بنى حسن، والله أعلم بصحة ذلك.

وسمعتُ جماعتَنا يذكرون مراثى منسوبةً إلى أناس أهل صدق وصلاح، مستأنسين بها بصحة شرفهم، ولكني حيث لم يمكن إيرادها بأسانيد صحاح متصلة إلى أربابها، ضربت عنها صفحاً وإنما أذكر أننى كنت وأنا بالطائف رأيت في النوم إحدى أمهات المؤمنين ويغلب على ظنى أنها أم ميمونة بنت الحارث الهلالية، أو حفصة بنت عمر، رأيتها كاشفة عن وجهها بحضرتي، وعندي ذلك الوقت أن والدى تزوج بها ومات عنها، فقصصتها على الشيخ أحمد سالم بن حسن الديماني، فقال: الرؤيا هذه تؤيد صحة شرفكم، ثم لا يخفى أن كونكم من قريش ومن أشراف العرب لا تنافي بينهما، فإن كل شريف قرشى، كما أن كونهم من قريش ذريَّة محمد بن الحنفيَّة لا ينافيُّ كونهم أشرافاً، وإنما الخلاف في كونهم من ذريَّة الحسن أو محمد بن الحنفية لا غير، وإذا ثبت كلام الشيخ سيديا فهو الراجح عندي لمكانته من العلم وسعة الاطلاع، وأما قول محمد بن سالم المتقدّم ('):

هو محمدَن بن السالم البنعمري الحُسّني المتوفى سنة ١٣٠٧هـ (١٨٩٠م).

ولا أميز بين العطف والبدل

فلا دليل فيه على المدّعين، فإن تمكَّنَ الإنسان من نسيج القريض وإحكام قوافيه مع الجهل بالنحو غاية ما يدل عليه أنه عربي فقط، وأما كونه قر شيّاً أو غير ذلك فلا يدل عليه، مع أننا لا نسلم بدلالته على كونه عربى النسب، لاحتمال أنه تعرب وتطبع بطباع العرب وتعلم لغتهم فصار عربي الطبع واللسان، وأيضاً قوله إنه لا يميِّز بين العطف والبدل فيه احتمال يحتاج إلى تفصيل وإبهام يحتاج إلى تبيين، فإن أراد عطف البيان وبدّل الشيء بالشيء فالأمر سهل، فإن عدم التمييز بينهما لا يمنع غير العربي فضلاً عن العربي من نسج القريض ولا غيره، لأنهما كالشيء الواحد يتفقان أكثر مما يفترقان، وقد أشكل التبيين بينهما على غيره، قال الرضى إنه لم يظهر له فرق جليّ بينهما، وأنه لا يراهما إلا شيئاً واحداً، ولا نظن ابن سالم

يعني إلا هذا فإنه كان أجل أن تلتبس عليه بقيّة الإبدال بغيرها، وعطف النسق بغيره، كما أن قوله:

النحو علم كفاني من تعلُّمه

ملجُ الثديُ ثديُّ الهيف من حُسَــن

لا يفهم منه أنه لا يعرف النحو بالفعل وإنما مقصوده أنه ما كانت به حاجة لتعلّمه لو كان القصد مجرّد التكلّم فقط، ولكنه محتاج إليه لأمور أخرى، كمعرفة اصطلاح العلماء في التعلم والتكتب وتعليم الجهال به ومقاومة من يريد الاعتراض ونحو ذلك مع ما في البيت من المبالغة.

وأما كونه لا يعرف شيئاً من النحو أصلاً، فلا يُتصوّر، فإنه تربّى في حضون المدارس وبين أظهر العلماء، وكان لسان القبيلة في وقته مرشّحاً لمقابلة الوفود والتكلّم في المحافل ويطلب لذلك ويحضر إن كان غائباً لما يعلم من كفاءته، وأنه ليس كل أحد يسد مسده، ويقوم مقامات حصيفة ويلج مضايق لا يتخلص منها إلا بكامل آلاته، مع ما كان عليه من ضآلة الجسم، ورثاثة الهيئة وقلة المال، وهو القائل ـ وكان له عبيد في مزارع وجاء زمن الحصاد

وهو القائل، وقد وردوا ماءً ووقع عليه الزحام ولم يحصل له سقيُّ ما معه إلا في أخريات الناس: أميمة ما سمعت بمثل قومي وإن كانوا ذوي حسبِ ودينِ مُناهونُ المحاهل بي وإن هم

تبدانسوا للمشبارب أخبرونسي

فمن كان معدًا لمباهاة المحافل، مضمراً للرهان، يتكنّفه أصحاب الكتب والألواح في ظلال المدارس، لا يُتصوّر أن يكون جاهلاً بضروريات النحو، وبالجملة ليس في بيته دلالة على مدعاه ولكنه عرض له معنى لطيف فنظمه على عادة الشعراء، ولا ينبغي القول إن الذين يتكنّفونه ولهم كتب وألواح أطفال، بل هم رجال يطلبون العلم، فإن عادة أهل بلادنا في طلب العلم كتابة المتون في ألواح من خشب ليحفظوها، ولا تجد طالب علم منهم إلا وعنده لوح، ولهذا يكثرون من ذكرها في أشعارهم كهذا الشعر المتقدم.

وكقول الشيخ سيديا الكبير في قصيدة له:

هَمَا أَهْسَدَ الْأَنْوَاحَ وَالْهَـمَّ وَالتَّقَى كَبِيضِ التَّرَاقِي مُشْرِهَاتِ الْحَقَّائِبِ مِرَاضِ الْعُيُونِ التُّجْلِ حُوُّ شِفَاهُهَا رِقَـاقِ الثَّنَايَا حَالِكَاتِ الذُّوَائِبِ

هذا غاية ما عندي عن نسب قبيلتنا في الوقت الحاضر، ويغلب على ظني أني إن كاتبتهم، وبحثت ما عندهم عن نسبهم، يتحصّل عندي أكثر من هذا، ولعلي أكمل، إن شاء الله تعالى.

وأما بقية أحوالهم، فليست مما قصدنا ذكره وتستدعي كلاماً طويلاً إلا أننا نقول على سبيل الاختصار إنهم بادية وهم مع بداوتهم أحسن حالاً في أمور كثيرة من كثير من القرى، وهذا أمر يستنكره كثير من الناس، لأنه خلاف العادة، وهم مشهورون من حيث المجموع بالتواضع والخمول وبالصلاح والديانة، وإن كان يوجد فيهم خلاف ذلك، وخرج منهم كثير من العلماء والشعراء، وقد تقدم أنهم مشهورون بالشعر أكثر من غيرهم.

ومن شعر جدى عبيدالله (بن أبّن الحسنى) في وصف رعاة للإبل أقام معهم مدة ورأى منهم أحوالاً غير مرضية، ذكر منها شيئاً من أحوالهم وشيئاً من أحوال أهله، ومنها: لمجلس علم مسن كسرام أجلمة حديثهم عندى شضاء لعلتى بخوضون بالذوق الصحيح بحوره فيبدو كَمين الدُّر من كل ملَّة يعاطوننى أنباء بكر وتغلب وننشد طورأ شعر غيلان مُيَّة أحبب إلينا من أناس عهدتهم حديثهم بانت وطاشت وضلت ومندت وحالت عام أول وانغشت وظرب ومل الحبل منها وملت وسرت إلى ،كاوات، أنشد بكرتى وثم ينبو رباني، والشهب حلت وخبّرني داكتاوشن، ودأعبيد، أمرَها إلى غير هذا من خصال مخلة ترى الفخر أن تغدو بأذناب صرمة تظل ظماء حولها حيث ظلت

وبالشمس لاتنفك تكوى جباههم وأرجلهم تُشوَى على حـرّ ملّة فلأيا تصلى فرضها وأكفها بها عبس الأشوال إن هي صلت وتسبيحها عند الهبوب من الكري وتحميدها أن اللقاح تسولت وحمل سرير الشبخ أحدى على الفت من المحلب المحمول إثبر السريية وقسوم شوت بيين المياه بيوتهم فتغدو قعودا في الكنان المظلة وتسعى عليهم بالمعين إماؤهم على حمر أهليئة مستضلة ولما يهموا بالرحيل وإن أتس عليهم بمغناهم عديد أهأج أحب إلينا من أناس كجنة يهيمون دهراً في الفياغ المضلة إذاجئتها عندالمقيل وجدتها بأنفاقها أوبالمبيت اضمحائت

وهم بالنظر إلى طول المقام وكثرة الانتقال على قسمين: قسم حواضر إقامتهم أكثر من تنقلهم، ينزلون ناحية عند الماء ويمكثون في المنزل الواحد أشهراً تكثر بحسب المرعى، ثم يرحلون إلى ناحية أخرى عن ذلك الماء نفسه إلى ماء آخر، ومساجدهم وبيوتهم ومدارسهم عامرة، وطلب العلم عليهم أيسر ووسائل الراحة عندهم أوفر، وبيوتهم من شعر، ومساجدهم عُرش، والمدارس تكون بيوت شعر وتكون عُرشاً، ولمحمد بن حنبل قصيدة في وصف عرش مدرسة، لا أحفظها، منها قوله:

بنيناه أعسوادأ هصبار كأنه

مشييدة أركانه بالجواهر

والقسم الآخر رحّالة، يقيّظون مع هؤلاء، فإذا نزل المطر ـ وأمطارنا خريفية ـ رحلوا وجعلوا يتتبعون الغيث، وهم مع ذلك يخطون إلى المساجد ويحافظون على الجماعات وعندهم مدارس، إلا أن ائتظام الأحوال عندهم بالضرورة أقل منه عند الأولين.

وأسلافي لا يكونون إلا مع القسم الأول، إلا أن والدي

وخالي تارة ما يكونان مع القسم الأول وتارة مع الثاني، والقسم الأول يُكثرون من اقتناء البقر لأنه لا مشقة عليهم في اقتنائها، إذ لا يحتاج هناك إلى راع ولا علف ويحتاج إلى السقي فقط، ومنهم من لا يقتني من الماشية إلا البقر، ومنهم من يكون عنده غيرها من الإبل والغنم أو أحدهما، ويكون عند الواحد المئة من البقر والمئتان والثلاث وأقل وأكثر، ينتفع من حليبها وزبدها ودهنها، ويبيع منها في السنة على قدر ما يلزم لمؤونته.

وي سنة ١٣١٠ه أصاب البقر مرض يقال له ف اصطلاحهم أبو مرارة، أفنى البقر حتى كاد ينقرض، وحصل على الناس من ذلك ضرر عظيم ولا سيما من ليس عنده إلا البقر، يصبح الرجل منهم غَنياً غِنى واسعاً ويمسي فقيراً فقراً لا مزيد عليه، وأكثر الناس الكلام في ذلك ونظموا الشعر، فمنهم من سلك طريق الجد ومنهم من سلك طريق الهزل.

وممن سلكوا طريق الجد خالي محمد بن عبيد، فإنه أفتى بوجوب تنقيص مهور النساء وجهازهن وتنقيص أمور

معتادة عندهم في الأعياد من كسوة وغيرها، وعمل في ذلك منظومة وأكثر من الاشتداد على ما ذهب إليه، ومن جملة ما قال إن الشرع رغب من تقليل المهر ونهى عن المغالاة فيه وحث على التناكح، وأن من قواعد الشرع رفع الحرج وارتكاب أخف الضررين وتقديم الأهم على المهم وأشياء كثيرة من هذا القبيل، وقال إنه إذا لم يحصل قرار على تقليل مؤونة النكاح وتوابعه سيكون كل ذلك سيئاً لامتناع كثير من الناس عن التزوج لعجزهم اليوم عن عوائدهم، وتلقى العقلاء وأهل العلم والمعرفة كلامه بالقبول، وكاد يُؤمر به، لكن تصدى له أحمد بن محمد بن حبيب الله من آل حبيب بن أعمر أحد فقهاء القبيلة، فعارضه ونقض ما قاله، ومن جملة ما قاله: إن هذه ليست بأول نكبة أصيب بها العالم،بل لم تزل الشدائد تنزل بالناس من قديم الزمان مع وجود العلماء في كل عصر، وأنه لم يؤثر عن أحد منهم مثل ما ذهب إليه محمد بن عبيد الله، ونحو هذا الكلام، وجرت بينهم ردود عديدة مشتملة على مباحث مفيدة وكلها نظم، ولكنى وللأسف ليس معي الآن منها شيء، وكلام خالي أَقْصَدُ بالفقه وأوْفَقُ لمقاصد الشريعة، والحُبيبي وإن كان

فقيها إلا أن خالى أعلم منه وأوسع دائرة ولا سيما في أصول الفقه وعلوم اللسان، وأقدر منه على النظم وأجود قريحة. وأما من سلكوا طريق الهزل فكثير، إلا أنى نسيت أكثر ما بلغنى من أقوالهم، فمن ذلك بعض قول ظرفاء قبيلتنا: أبعد انقراض المال ف آخر الدهر ولم يبقغ الأيدي سؤي غنم البحر يروم الفتى تزويج غير غنية وذاك إذا ما كان فقر على فقر هاليَقُ شبىء بالفتى بيتُ أمِّه يقيم به حتى الرحيل إلى القسر واشترى آخر عنزاً ولم يعجبه حليبها، فقال أبياتاً لا يحضرني منها سوى قوله: فجاء حالبها إذ قام يحلبها بنصف مُدُ صغير نصفه شعر وقال آخر في أبيات له لا تحضرني: إن القوافي جميعاً كلها اهتقرت لما أصساب أبسو مسرّارة البقرا

وأكثروا من هذا النمط، ثم إن الله تعالى لطف بالناس أكثر مما يظنون.

أما القسم الأول فإنهم كانوا يكثرون من اقتناء الإبل، وقد لا يكون له بقر وغنم أو أحدهما، وهناك طائفة تسمى اللحفة، ليست من القبائل الأصلية وهي أشبه شيء بالصلب في بلاد الشرق، هم رعاة مواشينا نأخذ الزائد عنهم من الحلائب وبقية الماشية فنتركها عندهم، فإذا أغرزت الحلوبة أرسلناها إليهم وأخذنا غيرها إن كان، ولهم إلَفً بالبراري وجلادة على الحر والبرد وديانتهم ضعيفة.

وأما القسم الثاني، فمما يبين بعض أحوالهم أنه كان هناك فريقان من رحالتنا في أحدهما محمد بن حنبل وفي الآخر الحاج حامد البلوي، كانا متجاورين، وكانت السنة شهباء<sup>(۱)</sup> واتفق أن الذين فيهم حامد ركدوا وقل تنقلهم، وكانت عاقبتهم حسنة، وكان في الآخرين رجال خفاف فأكثروا التنقل في طلب المرعى وتعبوا ولم يحصلوا على طائل ورجعوا إلى جيرانهم، فكتب حامد إلى محمد بن حنبل:

ألا أيها الشيخ الكريم المصمة على السير والترحال للغرب مغنه أتضرب في الأفساق من غير داند وتتبع في الأراء من ليس بعلم إذا ما وجدتم غبطة ف محالكم فإنا وجدنا فوقما قدوحدتم فمهما دعتنا للترحل حاحة رحلنا والا فالإقامة أقده مهيم: اسم فعل بمعنى أخبرني عن أمرك أو ما شأنك، فأجابه محمد بن حنبل، وكان في نفسه شيء على أولئك النفر الذين كانوا السبب في تعبهم، فقال: أمن حجّ بيت الله واستَلَم الفلا وجدٌ به سيرٌ إلى المجد مجدم بلينا بقوم بادي الرأي طاوعوا وآراؤهم شبث وكسأ مصبه يقلبنا هدا وهداكاننا نحائص يقلوهن فلؤمكذم فيوماً إلى أقصَى المغارب نرتمي ويوما إلى أقصبي المشارق نرسيم

نخوض بحسور الآل والظبل ما مستخ ونجتاب عرض اللبل واللبل مظلم متي ماذووا في مخصب الأرض أصبحوا على جمرة هذا السوام أضعتم وإن عَنْ جَذْبُ جِدً عْ السير حدهم كما صباح بالمنزول جيش عرمرم إذا ما نزلنا منزلاً قال قائلُ أمامُـكُـمُ مرعَـى دآه محيحـم فوافوه من قسل المؤسد عاجلاً ألا إنما سبيق المؤيد أحرزم فجنناكم والظهر تدمى ظهوره وأشبوالنا عُبوجُ من الهزل كُظّم عبلي إنسنيا والحسميد لله تالنا من الله فضلٌ لا يعدّ وأنعم محيحم راعى إبل، أنا أعرفه، كان يرعى إبل أخوالى، والمؤيد هو ابن المختار بن قطرب أحد رؤساء بنى ديمان

قبيلة تجاورنا، وكان سبوقاً إلى المراعي، وكان مولعاً بالصيد، فصارت تضرب به الأمثال، كما في هذا الشعر، وكقول أحد شعراء قبيلته في أبيات له: أَعدُ لناي الدار منها عربَدُساً يقيد أولى الآبــدات مقيّـدا إذا رُغُـتَـهُ ينساب حتى كانه أوابـــدُ آرامٍ رأيــن الـمـؤيّـدا

هذا ما أردنا الآن ذكره مما يتعلق بالقبيلة.

وأما أنا، فإني ولدت سنة اثنتين ـ أو ثلاث ـ وتسعين ومئتين وألف، وذلك في شهر ربيع الأول، وحفظت القرآن غيباً قبل البلوغ، وحفظت في السيرة النبوية بعض مناظم، وابتدأت في طلب العلم على خالي محمد بن عبيد الله، ثم قرأت على يد مشايخ غيره، أكثرهم لي نفعاً محمد بن بنيامين وعبدالله بن حمين وعبد القادر المجلسي، فقرأت من النحو الأجرومية ومواضع من الألفية متفرقة، ومن الفقة منظومة ابن عاشر وبعض رسالة ابن أبي زيد القيرواني ومواضع متفرقة من مختصر خليل في فقه مالك.

وأما علم الحديث، فإني لم أشتغل به في بلادي ولا دراية لي به، ولم أر من يشتغل به عندنا اشتغالاً يذكر، وهو في الجملة ويا للأسف، من أضعف العلوم عندنا، وسمعت

محمد بن بنيامين يقول: آخر من كان عندنا يعرف الحديث محمد بن حنبل، واخذت العروض عن خالى، كان يلقنني إيام تلقيناً سهلاً، فعرفته من دون أن أقرأ منه كتاباً، ثم قرأت بعض كتبه بعد ذلك على غير خالى، كما قرأت جملة من أشعار الجاهلية، كالمعلقات ودواوين الشعراء الستة وهم: امرؤ القيس والنابغة الذبياني وعلقمة بن عبدة وزهير بن أبى سلمى وطرفة بن العبد وعنترة بن شداد وغير ذلك، وقرأت المقصورة والمدودة لابن مالك، وأكثر قراءتي للغة على عبد الله بن حمّين وعلى المختار بن المعلّى، وجميع مشايخي ما عدا عبدالقادر المجلسي من تلامذة محمد بن حنبل، وكانوا يحضونني على تحفظ الشعر ولا سيما القصائد المحتوية على الحث على التعلم والتنفير من المثبطات كالغرابية (1) واللوحية والبائية، والغرابية منظومة له يحث فيها على تعلم النحو، يقول فيها:

کے ل ف تَسی شعب بُ بِ الا اِعسراب ف اِنے ہ عسب نے کا لغراب

من كلمة الغراب الواردة في قافية القصيدة.

وإن رأستسه لخسود عاشيقا قسل لها اتَّقى الغراب الناعقا وقسل رأيست المعجب العجابيا هدذا غسزال غسازل الغراب عار على حسبناء ذات منصب تُـرى ببيت فيه غـير معرب لا انتفعتُ بالأكل والشيراب من أشرت مسالاً على إعسراب حسلي الفتى إعسرابسه لاماله ولا تُجــــاره<sup>(۱)</sup> ولا جمالـــه وأول اللوحيّة (٢): عمم سباحاً أفلحتُ كل فلاح فيك يسالبوخ لم أطغ ألسف لاح أنت يا لوحُ صاحبي وأنيسي وشدخاني من علتى ولواحي فانتصاح امرئ يروم اعتياضي طلبَ الوفر منك شدرُ انتصاح (١) الأصل والحسب.

(٢) لوح الكتابة المستخدم في محاضر (كتاتيب) شنقيط.

بك لا بالثُرَى كَلفْتُ قديماً ومُحَصِيصاتُ لا وجصوه الملاح رب خـود ماء النعيم عليها جسريسان السستركال بسالسعسقساح تستبى المرعوى بنور الإقاحى وحسين مشل انسيلاج الصب (1) وبجيد كانه حين يبدو جيد جيداء من ظباء رماح للے ثغرها بعید کراها ... طيب السراح ببالمعين القراح خدلة غص قلبها وبراها غصص المرط وهى غرثى الوشاح لا تسالى هب الرياح إذا ما أشفق الرسح من هبوب الرياح قد تسليت عن رسيس هواها بے ک حتی کاننے جد صباح يسل بمبينياً يسبواردات السطاح يتبارين فسمرأ كالقداح قيد بري النصّ نيّهها والتغيالي ودؤوب الإمسياء والإصب

سبق هذا الشطر بنص مختلف.

بعد خرق عبرنه بعد خزق تقذف الطرف نحو خُـرُق فساح بعد ليسل سسريشه بعد ليل تصل الفجر بانسلاب السرواح أفتأ الدهر هاجرأ للغواني وومسسولاً للكُتُب والالسواح والبائية قصيدة له طويلة أكثر فيها من التفنن في أساليب الكلام على حسب ما توحيه إليه بلاغته، أولها: أضرم الهم سحيرا فالتهب لمع بسرق بسربييات الذهب فسي شسمادييخ شقال دُلْسِع كتهادى العيس في الوعث النكت أسحديات عليها أليوة أن تجود الأرض سيتاً وترن جُدن ذا الرسل بسيل مفعم والمراجيسع بسحسساح لجسب وعلى ذي التيلميت (1) استوسقت لمزار الشيخ تهدى بالهضت

(١) مدينة موريتانية.

وانهمى بالعبن منها أبيمن وبذى الغاب مياسير سكت فحدتها الريح هونأ تقترى كل واد ورهماء وصبب يرزم الرعد خطيبا ببنها كهزيم القرم في الشول الخدت فرأسا العقل إليها مثلما نظر الصب إلى الخود الوصب فاحذت حسيدأ أهضيامها لرباها والجماهير اللبت شم وافتها رواء همعا لذرور القرن لو لم يحتجن بسجال من منيفات الذرى وطف الأكناف جمات السيري فكأذ المزن تبكى ملحدأ في ريبي العقيل بدمع منسيكت تذرع السرح صريعا للقف خاشع الأرواق مرضوء الطنب وتهذ التل من أعرافه باخاديد تمليك رعب

يالها من غاديات قد كفت ماتح العقل لها شد الكرن فتحلت بلجين حولها من نضير النبت أبراد قشب فأقبام الذب في الروض الغنا وأقيام البتر في الماء الصخب وشنوف الطلح قد نيطت به كشنوف الغيد خضرأ تضطرن والحمام الوزق تشدو بالضحى فتذوب النفسى شوقا وطرن رب بيضاء خلوب لحظها ما لها في العُجْم شــبة والعربُ تحت ليل الضرء منها قمر فوق غصن فوق حقف منكثت يُقبِل الشوق إذا ما أقبلت يُدبر الصبر إذا ما تنقلبُ بابلئ السحرهى أجفائها بابلي الراح منها هي الشنب زرت والظلماء مرخي سيذلها غيبة الواشى وفقد المرتقب

رُبْ تيهاء نروح ماؤهسا سنام السوم بها كالمنتحب وتضبل الكدر في أرحائها بالحسى الصفر عن افراخ زغب حبت والليل مغط قورها بفتئ ومراسبيل نجب وقريض بتأ أبنى فغدا مثل نظم الغيد تقصار الذهب آخذأ من لحن أقحاح اللغي مضغ القيصوم والشيح النخب من لألى حاضريهم أصطفى ومن الأعسراب رشياف العلب ما تعاطى اللسن في أندائهم وتعاطوه بأفواه القلب وأداروه عصوراً بينهم لايتناء الفخر أيام الغلب إن خير الزاد يا صاحى التُّقي فبه المجيد التمس لا بالنسب جرع النفس على تحصيله مضض المرَّيين ذَلاً وسيغبُ

ودع المال إلى تطلابه تكتسبه فلنعم المكتس هو حليُ المرء في أقرانيه وهو عند الموت زحزاح الكرن وهو تور المرء في اللحد وإذ ينسل الأقوام من كل حدث يا غريباً يطلب العلم اصطبر إن مبيدا العليم من قبل غرب ما سعّى في الربح ساع سعيكم بل سواكم سعبه جد نصب إن تقولوا مَنْعَتْنا درسَه أزم الدهر والاعبوام الشهب قلت هل يحتال في دفع العصى من أظلته الحسامات القضي فكأتى بيذوى العلم غدوا هي تعيم وحبور وطرب يحمدون الله أن عنهم جلا كسل حُسزَنٍ وعسنساء وتُسعَبُ بادروا العلم بداراً قبل أن يبغت الحين بهول وشغب

صاح ، لا تلف بجهل راضياً فددوو الجهل كأمثال الخشت واصحب الدائبَ في استنباطه لاجهولأ خدن لهو ولعبّ انما القنية علم نافع لا العتاق الجرد والخور الصهب لا سرَهْدك أخس في العلم أن غمر الجهَّالُ أربسابُ الأدنُ ذيبيد السحير تسيراه دايسياً واللآلي الغُرُّ هي القعر رسبُ لا تسوُّ بالعليم ظناً با فتى إن سوء الظن بالعلم عط إن تر العالم نضواً مرملا صغر كف لم يساعده سبب وترى الجاهل قد حاز الغني محرز المامول من كل أرت قد تجوع الأسد في آجامها والذئباب الغبس تعتبام القتب رأت الدنيا خبيثا مثلها لم تمالك أن أتته تنسلت

فحَبَتْهُ الحُبُّ منها خالساً وكناك الشكل للشكل محب ورأت ذا العلم فَـواحَ الشَّذا آبى النذام فآلت تصطحب فقلته وقبلأهاباله قمر عنيه قيد انجياب الحجب فغنى ذى الجهل فاعليم فتنية واهتقار الخبر تاسيس الرتب فخذ النُّصْحَ ولا تَغْبا بمن بذل النصح فطاوغهُ تُصبُ أضيع الأشياء، حكم بالغ بين صُمَّ ، وتداءُ لم يحت ولو ارسلت عنانی فی مدّی ما بدا لى من أساليب العرب ومن الحثُ لأربساب النُّهي لقريت الأذن منها بالعجب لكن الشعر انقضت أسامه لاتسرى اليوم إليه منتدب غير راو خافض مرفوعة ناصب مخفوضه أو ما انتصب

) وتروح الفهم عن ميزانه

ليس يدري كاملاً من مُقْتَضَبُ

ولست آمن سقوط بيت أو أكثر من خلال ما ذكرت منها،أو أن أكون عكست ترتيب بعضها.

وصارت لي مَلَكَةً في الشعر في الجملة، إلا أن قريحتي في نقده ومعرفة حسنه من رديئه أحسن منهما في إنشائه ولذلك لم أكثر منه، لأن الذي تسمح به قريحتي لا يرضيني من كل وجه، وما ليس بمُرضٍ لا ينبغي الإكثار منه، وربما قلت مع ذلك بعض الأبيات أو القطعة أو القصيدة إذا اقتضى الحال ذلك، ولم أزل منذ بلغت عازماً على التغرُّب لطلب العلم في الأمصار، وذاكرت في ذلك بعض من لهم معرفة فلم يُشِرّ عليَّ بذلك، وقال لى: اطلب العلم في قبيلتك أوفي القبائل المجاورة لهم، ولا تبعد فإن بلادك هذه على علَّاتها هي اليوم أحسن البلدان، قال: وكثير من أحوال أمصار المغرب اختلف عما كان عليه سابقاً، وسمَّى لي أناساً من علمائهم توفُّوا، وقال: إن العلم بعدهم في تلك الأمصار ضَعُف، فنْبِّطني

ذلك برهة من الزمن إلى أن حان الوقت الذي أراد الله تعالى فأزمعت السفر أول سنة ١٣١٨هـ، فدخلت بعض مدن المغرب، كالصويرة ومراكش والدار البيضاء ورباط الفتح وطنجة، ولم أمكث في شيء منها إلا مراكش فإني أقمت فيها أشهراً، ولم يحصل لى اختلاط بأحد من علمائها وإنما كنت أخالط أناساً من أهل بلادنا وفيهم علماء، إلا أنى لم أشتغل عليهم بالعلم اشتغالاً يذكر لأنى ما أزمعت الإقامة وإنما صارت إقامتي من غير قصد، ومن سوء حظى أنى لم يتقدم لي قبل ذلك مطالعة شيء من الرحل يهديني إلى ما يلزمني في رحلتي، فلم أقيَّد شيئاً مما رأيت أو سمعت، ولذلك ذهبت رحلتي سديً، وكاتبت الشيخ ماء العينين الشنقيطي الحوضى(١) من مراكش وكتبت له قصيدة مدحته بها، وفيها: أوهى ثنائي عن إطالَتِي الثُنا

ومُورُّتي عن مدحِكَ التُقصيرا إني إذا حاولتُ مدحاً لم أُطِـقُ

عن بعض ما حاولتُه التعبيرا

التوفى سنة ١٢٢٨هـ ١٩١٠م.

C , با مَنْ لَهِ إِنَّ حَرِيرَ أَصِيحِ رَائِماً من مذحه المغشارَ فاتَ حريرا منْ السك تحشَّة له شَمْها عُرْبُ العَداري ما استطَّنْ عبيرا ومنها \_ وكان يعجب بعض تلامذته \_ : وحياك بالنصر الاله بالهدي وكفي بربك هادبأ وتصبرا ثم إنه قدم مراكش وأنا فيها، فاجتمعت به وأنشدته قصائد مدحته بها أيضاً، منها ميمية أولها: ببسم الله أبداع رقيمي(1) وبالرحمن كُمّة بالرحد على مولاي أثنى مستعيدا بسه مسن کسل شسیطان رجب وخيرتحية وسلام صدق على المختار ذي الخلق العظيم فلست بدادئ (بدُمرُ) تحليت مناحرهن بالدر النظيم (1) الكتاب أو الصحيفة: ﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَسْحَنْبَ ٱلْكَهْفِ وَالْرَقِيمِ كَانُوا مِنْ مَايَنِنَا عَجْسًا ﴾ (الكهف: ١).

لكل خبربيدة منهن عينا طلا مكحولتان وجيد ريم ولا بمجاز بيد ليس يلفى بهنَ سبوى مهاة أو ظليم ولا تبدب الرسبوم ولا بإمرا دموه الصب بالية الرسوم ومنها بائية أولها: زارته مخلاف وعد الحب مخلا به والفجر منصدع في الأفق كذابه فظل لا غمرات الشوق ذا غرق وابتل من عبرات الدمع جلبابه ومنها: تذكر السوم من أيامه القدما ما ليس ترجعه بالندب ندابه أيام إذ لم يرُعه من أحبته بين ولا من غراب البين تنعابه تلهيه من فتيات الحي أونة أترابه ومن الفتيان ترابه والشمل مجتمع والبين منقطع والدهرغ سيئة مغلولية نابيه

يا قلب صبراً هذا دهر تقلبه جم فلا يَزْهُ منك الحلم تقلابه ليست بثابتة الأطناب خيمته ولا بشابتة الأوتاد أطنابه واعترض علي عبدالله بن الأديب اليعقوبي من تلامذة الشيخ بأن الشعراء لا يستعملون الالتفات في المطالع إلا بضمير الخطاب، نحو: طحا بك قلبٌ في الحسان طروبُ بُعيد الشباب عصر حان مشيب<sup>(1)</sup>

ونحو : تطـــاول لــيلك بالأثمـــد ونـــام الخـلــيُّ ولم تــرقـــد<sup>(٢)</sup>

فقلت له: لعل ذلك أغلبي، وأما كونه لا يكون إلا كذلك فلا أسلّمه إلا بنصّ من كلام أهل الفن، وقلت له: مع أني الآن لا أستحضر في شعر فصحاء المتقدمين إلا مثل الذي ذكرت، ولكني أعرف استعماله بضمير الغيبة في شعر أناس من أهل الصنعة والخبرة ينشدونه وينشد

لملقمة بن عُبُدة المحل من العصر الجاهلي.
(٢) لامرئ الفيس.

بحضرتهم، ولم يعترضوا عليه بشيء، من ذلك قول بعض شعراء قبيلتنا المتقدمين، وأظنه غالياً البنعريَّ في لاميَّة له مشهورة، أولها:

ما باله كلما لامته عذَّاله

يزيد في طفحات الجهل ما باله ومنه قول ابن بدي العلوي في قصيدة له مشهورة، أولها: ردته بعد تمام الحلم والنبه إحدى الجواري رهين الشوق والوله إن امرؤ سَفِهَتْهُ بعد كبرته بناتُ عشر تمعذورُ على السفه فقنع مني بذلك.

واجتمعت في مراكش بالشاب الظريف محمد النشني مرةً، وكان من تلامذة الشيخ ماء العينين يلقبونه البسيطي، لأنه ما كان ينظم الشعر إلافي (البحر) البسيط خاصة، قال لي:

ما الرأي عندك لإ فتى تباعد عن

أوطانله بمكان ليس فيله فتتى

فأجبته بديهةً بقولي: ما الرأي عندي له غير الرجوع إلى بـلاده وإلى من حيث جاء أتّـى ولا يكن لسوى الرُّجْعَى وإنْ ظفرت يـداه بـالضوز بـالمطلوب ملتفتا

والبيت الأخير مقتبس من قول طرفة بن العبد: وليس امرؤ أهنى الشباب مجاوراً

سوى حيَّه إلاً كآخر هالك

واجتمعت بأناس من أفاضل تلامذة الشيخ، فيهم الشيخ أحمد الشمس، القاطن الآن بالمدينة المنورة، ومنهم الهيبة بن الشيخ ماء العينين، وحصل لي معه مجلس طويل يسألني عن قبيلتي ويستنشدني أشعارهم، وكنت حديث عهد بالبلاد، أحفظ جملة شعر شعراء تلك الناحية، ولا سيما الذين هم من قبيلتنا، فمما أنشدته نونية محمد بن حنبل، التي أولها:

عُج بي على دمن النقا فمغاني

نهي الغضاة فمرقب الصيران

فأخى الرعود فملتقي عراضها فالدومة البيضاء فالسندان حلّ السماك بها العزالي بعدنا والنجم والجوزاء والشرطان (1) وحذت بها تكب الرياح وقومها بعد البلي عثنون كل عثان ماكدت لولا النَّوْي أعرف رسمها ومعارف العرصات والقبعان لعبت بها أيدى البلي إلاكما يعلومتون مصاحف الرهسان تضب الزمان حليها من بعد ما كانت كاحسن ما ترى العينان إذ جادها الوسمي جوداً منكراً فجلا وجبوه النجيد والغيطان وأتى الولي (٢) خلافه متواتراً هجلا وجوه الروض والغدران والربع محفوف الجوانب كلها بملاعب الفتيات والفتيان بلدانه زهيت بنضرة أهلها وزهبوهم بنضبارة البلدان (٢) الولى: المطر يتلو مطراً. الشرطان: نجم.

وترثمت ولدانها كطبورها وطيبورها كترنم الولدان وتأؤدت نسوانها كغصونها وغصبونها كتاود النسبوان وتضاحكت أسنانها كرياضها ورياضها كتضاحك الأسنان وتأرجت أردائها كنسيمها وتسيمها كتازج الأردان والدوم قدد بلغ العنبان فروعه ضافى الظلال يميد كالنشوان فظلاله لشبابنا متنزة وفروعيه للطير والغلمان والأرض مترعة زلالأ ساردا تحنبو عليبه نواعيم الأغصيان وتسزوره نسسم الجنسوب لواعسا فتميط عنيه ملابس الأدران لا يعتريه سوى صوادح جعدة بجر البطون ضعيفة الأبدان مغمورة (إلا شقاشق) هدرها يقري المسامع أحسن الألحان

تلك المنازل لا منازل مثلها إلا جناب الشيخ للحب إن وهى طويلة يمدح بها شيخه الشيخ سيديا الكبير، وكذلك أنشدته مقصورته (١) التي أولها: زارتك إذ زار الحضون كراها من بعد ما مل المطيّ سراها في جوز مجهول تلفع ليله طمس النجوم عجاجها ودجاها باتت تجوب وما السرى من دينها تيهاً تضل عن الفراخ قطاها حتى ألمت والنجوم غيوارب بصوارم نكث النعاس قواها متوسّدين يدي عيس رُزّح طوت الضلا بذميلها (٢) وطواها غاصت بهم في هول كل متيهة موزونية وهدانها ورياها لم يؤتسوا إلا السراب تهارها وبليلها الانتيم صداه المقصورة في الشعر ما كانت قافيته مختومة بألف مقصورة.

(٢) السير السريع اللين.

عجبا لمسراها وكبان بعوقها عن بيت جارتها القريب وناها وإذا تعالج نبوءةً نباءت لها علجانة من عالج أخراها نفسي الفداء لرشفة جادتُ بها من بعد مطل من سلاف لماها ولنظرة نظرت إلى كما خلت بين الخمائل ظبية يطلاها ولزورة نعشت حشاشة مهجتي من بعد ما حطم الغرام حشاها ولفرحة أهدت لنا بقدومها بعد الصدود وبعد طول تواها فرح البلاد إلى الأمير وقد حلا أعناق صبح قدومه ظلماها وهى طويلة، يمدح بها الأمير سيد بن لحبيب التروزي، وأنشدته غيرها من شعره أيضاً، وأنشدته جملة من قصائد، كالداليَّة التي أولها:

هذي مغانٍ حوت وعداً وذا بِلَدُ كانت تحلّيه أيّام الصبا دعدُ

فقف وسلم وسائل وانكها كمدأ إن كان منكر ما في طرفك الكمدُ واقلب محتّك فيها غير مكترث خلا يلومك أحيانا وينتقد لا لوم في فعل مجنون تاؤية قلب المجنَّ بدور ما بها أحدُ أمستخلاء وأمسى شمل جبرتها أيدى سبا طال في تمديدها الأبدُ إن يبل كرّ الجديدين الديار ففي طيَّ الجوانيح منها أرسمُ جِددُ وهي طويلة، وأنشدته اللاميَّة التي أولها: حيّ ربعاً بالتوامين أحالا بعد إحيائه دهوراً طوالا ألبسته الرياح بسردأ عفاء ورداء من البيل أسمالا طال عقلى بين المعاهد نضوى ووقوفي حتى استمل العقالا وهي طويلة، وأنشدته غير ذلك، وقال لي: من أشعر

مذكرات محمد الأمين الشنقيطي

عندكم، الأحول أم ابن حنبل؟ فقلت له: إن محمد بن حنبل نقل عن شيخه سيديا أنه فضّل شعره على شعر الأحول في محفل، ونظم ذلك بقوله:

لا أبالي بمن يـذم قريضي

من ذكي الحجا وكل مريضٍ وعلى الأحـول البليـغ المجلي

في الملا فضل الكمال قريضي

فقال: الهيبة على وجه المزح، ذلك لأنه يكثر مدحه، فضحك الحاضرون، ثم استنشدني شعر المختار بن المعلّى، فأنشدته جملة من شعره كاللامية التي أولها:

ألمًا على دور بعمّار من جمل

وأخرى لدى الوادي إلى جانب الرمل

فـلا بـدويــات بـهـن ســوى الظبـا ولا من قُـرى فيهنَّ إلا قُـرَى النمل عفِتهنَّ أيـدي الدهـر بعدي وإنَـما

يد الدهـر خرقَى ما تجـد كما تبلي

ومنها :

عمدت إلى عيرانة داعريَة مداخلة فتلاء من أنّيق فُتُل

شسفاء لتتذكار المحبين وللنازح الموسوم والنازح الغضل وأنشدته التي أولها: أما درة عينيك من جانب النقا دوارس أطلال يضاهبن معرقا قضى الله أنى كلما لاح منسزل لعينيُّ من لبني وإن كان أخلقا ترامت بنات الشوق منى بزهرة تكاد لها الأضلاع أن تتفرقا على أننى لم أخش في ذاك هضهةُ إذا صبح قلبي بالكمان مشوقا وهى طويلة، وأنشدته أيضاً يمدح الشيخ سيديا بن محمد بن الشيخ سيديا الكبير: دعى عنك الملامة لا تلومي فما أنا بالمليم ولا الملوم أرانسى كلما راقست نحمأ تبذى لى كناظرة المديم على أثر الأولى سبهروا وباتو لفرط العشق في رعبي النجوم

جعلت من السفاد تعاتبيني كانى قد حطمت قرى الحطيم ومشتبة تضل الكدر فسه عن الأفسراخ جموال الأروم إذا ما رد في رقشاء عجا تزلزلت الجفون من الهزيم وماء آجن الثملات عاف قلبل الأنس مندهن قديهم عشرت على مدافنه بلبل تسدأسي مسن جسوانسيسه بهيم ولكن رب قافية رفعنا لأل الشيخ كالدر النظيم لدى آل الكمال أنخت نضوى فما نؤخت بالمرعى الوخيم ولم أنزل على شوك الكوادي ولا الصوان والماء السديم ولكنى نزلت على رياض من السعدان مترعية الجذيم بها الذبان عاكضة تغنى بكا المزمار تؤذن بالنعيم

يلاطفها النسيم بباردات لواغب لَسْنَ بالريح العقيم ولا والله لـم أنـزل بعلُ عبوس الحاجبين ولا سـزوم ولكني نـزلت بـذي مـزايا منيع الجار محترم الحريم أغـاث به الإلـه هـذه البرايا فـكان لها كـذرات الغيوم أضـاء لها دياجي مظلمات عتون على الغزالـة والجليم

وقد تقدم أنه قال لي: كيف ترون درجته في الشعر؟ وما أجبته به وما قال لي بعد ذلك، والهيبة هذا هو الذي بايعه أهل مراكش وما حولها سلطاناً لهم منذ سبع سنين أو نحوها لما اختلَ ملكهم وخُطب له على المنابر، وكان هو بنفسه يباشر الخطبة والصلاة بالناس بعدما بويع في مدينة مراكش وما حولها بسبب خيانة جملة من قواد استمالتهم دولة فرنسا بالدراهم، وانحاز الهيبة ومن معه إلى جهة سوس، وهو الآن فيها وتتبعه أمم كثيرة وتجري بينه وبين فرنسا وشاة، نسأل الله تعالى أن يقيه من شرهم.

مذكرات محمد الأمين الشنقيطي

ولم أزل مذ بلغت عازماً على التغرّب في طلب العلم في الأمصار إلى أن حان الوقت الذي أراده الله تعالى، فأزمعت السفر في أول سنة ١٣١٨هـ، وكنت أولاً قاصداً مدينة فاس، لأنها مدينة العلم في المغرب الأقصى، ثم بدا لي أن أحج فأصابني الجدري في رمضان وأنا في رباط الفتح، وتأخَّر بُرَّئي لبرودة الوقت والقطر، فعاقني ذلك عن الحج تلك السنة، ثم سافرت من المغرب إلى مصر، فدخلتها في ذي الحجة سنة ١٣١٨ه وفيها الشيخ محمد محمود التركزي الشنقيطي اللغوى المشهور، وكان معى رجلان شنقيطيان، وليس منا من له معرفة بالشيخ، فعلم بنا أول يوم، وجاء إلى الأزهر يسأل عنا فاجتمعنا به، وسألنا من نحن فانتسبنا له، فأخذنا وذهب بنا إلى الشيخ محمد عبده<sup>(1)</sup> وكان صديقاً له، وهو في مؤخر الجامع، فعرَّفنا به فسلمنا عليه، ثم ذهب بنا إلى بيته وجلسنا معه مدة حتى العشاء فتعشينا، ورجعنا إلى الأزهر، ولم يزل يتعاهدنا بالاستدعاء إلى بيته للطعام ويرسل معنا من يرشدنا إلى ما نريده من حمام أو غيره،

(1) مفتي الديار المصرية المتوفى عام ١٣٢٢هـ - ١٩٠٥م.

وأكرمنا غاية الإكرام، وكان يقدمني على صاحبيّ مع كونهما أسنّ مني، ويجلّني أكثر مما أستحق، حتى إن أحد صاحبيَّ عيل صبره من ذلك، فقال للشيخ ما معناه إننا ما كنا نأمل منك أن تفضل علينا غلاماً لم ينبت شعر وجهه، وقد خطّنا الشيب، وأكثر على الشيخ من الكلام الذي لا فائدة فيه، وأجابه الشيخ أيضاً بكلام كثير مضمونه أن التقديم ليس هو بالسن، وإنما هو بالفضل والعلم، وكل مجالسنا معه مجالس علم وأدب وفائدة، إلا أنني ويا للأسف لم أقيّد شيئاً من ذلك.

وحين جئته كنت مقلّداً محضاً، وكان هو يرى العمل بالحديث، فحانت يوماً صلاة ونحن في بيته، فصلى بنا صلاةً مخالفة لصلاة المالكية في بعض الهيئات، وكنت سمعت أن أكثر علماء مصر يتركون مذاهبهم لمذهب أبي حنيفة لأجل التوظّف.

فلما سلمنا قلت له: كأنك تركت مذهبك لمذهب أبي حنيفة أو الشافعي؟ فقال: كيف عرفت ذلك؟ قلت: لأنك فعلت كذا، قال: وهذا لا يفعله إلا حنفي أو شافعي، فعلي

مذكرات محمد الأمين الشنقيطي

أنا أن أفعل كل ما ثبت عندي من رسول الله ﷺ فعله، فقلت له: إني سألت بعض علمائنا عما إذا وجدت حديثاً مخالفاً لما أعرفه من أقوال الفقهاء، وكيف أصنع وأنه قال لي: اعمل بقول الفقهاء.

فقال: هذا لا يقوله عالم، لا يقوله إلا جاهل، فكبرت كلمته في نفسي لما وقر في نفسي من تعظيم ذلك الرجل الذي قال لي ذلك، ثم قال إني أتعجب من المالكية في تركهم وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة، مع أن أصحاب مالك كافة رووه عنه، قلت فمن رواه عنه؟ قال كل من روى عنه الموطاً رواه عنه، قال وأخذ برواية ابن القاسم وحده في السدل<sup>(۱)</sup> قلت ذلك لأنه أفضلهم، قال وليس بأفضلهم، محمد بن إدريس يعني الشافعي أفضل منه، قلت له ذلك مجتهد، قال وإن كان.

هذا الشيخ حادً المزاج حارُّ الطبع، كثير الاعتراض والانتقاد على العلماء، إلا أنه كان غزير المادة، يغرف من جم غرائب يشذ بها عن الجمهور وأشهرها مسألة

(١) إرخاء اليدين في الصلاة.

صرف عمر، فإنه كان يصرفه، ويرد على القارئ إذا لم يصرفه، ويقول إنه ليس مانع من العلمية فيه، وأن العدل المزعوم فيه لا دليل عليه، ويستند على صرفه بأبيات شعر كثيرة ورد فيها مصروفاً، وقد ردًّ عليه صاحبنا الشيخ أحمد بن الأمين العلوي الشنقيطي<sup>(١)</sup> وصَنَّف في ذلك رسالتين صغيرة وكبيرة وأجاد فيهما، ومن جملة ما رد عليه به أن كتب الحديث مع كثرتها وتناقل الأمة إياها بالتواتر لا يمكن إحصاء مافي أسانيدها ومتونها من ذكر عمر وابن عمر، وأن الرواة يجمعون على روايته ممنوعاً من الصرف، وليس ثمة ضرورة وإنه لو لم يكن إلا كونه مسموعاً عن العرب، هكذا كان الواجب المصير إليه وإن لم تظهر له علة، فضلاً من كون النحاة عللوا منعه ووجهوه بما ظهر لهم وأجمعوا عليه، وإن من خالف أحد هذين الإجماعين لا يلتفت إليه فضلأ عمن خالفهما معاً، ومما سمعته يقوله في هذه المسألة غلط فيها سيبويه إمام البصريين والكسائي إمام الكوفيين، وتبعهما أناس

(١) المتوفى عام ١٣٣١هـ ١٩١٢م.

على ذلك، فقلت له هل تنبه أحد العلماء لهذا الغلط؟ فقال نعم، قلت من هو ؟ قال محمد محمود يعني نفسه، وكان يحفظ من أغلاط العلماء شيئاً كثيراً، ووددت أني كنت قيّدت بعضه، لأن الكثير منه مفيد، وسمعت منه أشياء كثيرة وفوائد غزيرة أحفظها في الحال ولا أقيّدها اعتماداً على حفظي، والحفظ خوّان، فانفلتت مني كلها.

قال لي ثاني يوم: ابن عمك عبدالله بن أحمد دام ذهب يغلَّط العلماء فغلط هو، قلت في أي شيء؟ قال في قوله:

هي العُرب تاتي أوجهًا في كلامها يضوت مدى ميدانها كل قاصر هي العُرب تاتي أوجهًا في كلامها يتيه بها بعض النُّحاة الأكابر لذلك أمسى بعض أحبار معشري وألفٌ لماذا في النوادر كُرَرت

وهل تجهل الأشياخ ما في النوادر

فقلت له ما وجه الغلط؟ قال: في تسميته الكتاب النوادر، وإنما هو الأمالي، قلت له: أنا بلغني أنه يعني نوادر محمد بن أبي زيد القيرواني، فقال لي: هذا غير صحيح، لأن نوادر أبي زيد لا وجود لها في القبلة، والقصة موجودة في أمالي أبي علي القالي، وأهل القبلة يسمونها النوادر، وهو غلط منهم وتبعهم هو على ذلك، وما كان ينبغي له لأن من مثله ينبغي له التحرّز من الغلط مطلقاً، ولا سيما في معرض تغليط العلماء، فقلت له عدم وجود نوادر ابن أبي زيد في القبلة غير معلوم، وكون القصة في الأمالي لا ينافي وجودها في النوادر، ولم يرتض كلامي.

قلت والسبب الذي قيلت فيه هذه الأبيات أنه وقعت فتنة بين أناس من قبيلتنا وأناس من قبيلة أخرى أظنها ذوي بسات، وكان رئيس قبيلتنا إذ ذاك ابن أختير، وكان رجلاً فاضلاً، يحب السلم ويكره الشر، فركب إلى البساتيين ليلاً في الأمر قبل أن يتفاقم الشر بينهم، فوجدهم متعصبين يحبون الحرب، فلم يزل معهم حتى صالحهم على ديات التزمها لهم، وكبر ذلك على أناس من القبيلة، منهم عبدالله بن أحمد دام، فجعل يقول أيا شيخنا إلى آخره، فاعترض عليه بعض العلماء بأن ماذا استفهام والاستفهام له صدر الكلام فكيف جعله في الآخر؟ فقال الأبيات المتقدمة، ولم يزل لابن أختير ويقول فيه الأشعار، كقوله في أبيات كما قال يخاطبه: ماذا حملت رعاك الله ما لا تطيقه وهل حملت ينزل قبلك هذا:

مضوا يسقطون المد ثم تحمّلوا بـه عُكَـةُ إذ يحضـرون جـذاذا فذي دية من غير عقلٍ ولا دمِ وتـان قضاء واثـنتان لماذا

ويقول فيه الأشعار كقوله: وإني زعيم إن وقيت بهـــنه

بنأي عن الأوطان ما أمكن البعد

ثم إنه جلاعن الوطن ودخل بلاد السودان وتزوج منهم، ووُلد له أولاد هناك، وجرت عليه محن، وله أشعار كثيرة في تلك الغربة ورجع إلى الوطن بعد موت ابن حظيرة وأتى بأولاده، والقصة التي أشار إليها في الأبيات الأولى، وأما التي أشار إليها في الأبيات الأخيرة فإن مذكرات محمد الأمين الشنقيطي

يترك طائفة من سقط الناس يباشرون إصلاح النخل أشبه شيءٍ بنخاولة المدينة، وكان لابن عبد أمير شنقيط عليهم ضريبة مدّ تمر يأخذه كل سنة، إلا أنى لا أعلم هل كان يأخذه على الرؤوس أو على النخل أو غير ذلك، واقتضى نظرهم مرة أن يبعثوا إليه أناسأ منهم يلتمسون منه إسقاطه عنهم فصادفوه على حالة تكليمه فيها غير مناسب، فلما جلسوا نظر إليهم نظر مغضب وكان مهيباً، وقال ما الخبر فأرعدت فرائصهم وأخذ منهم الرعب مأخذه، فقالوا خيراً جئناك نخبرك أن المدَّ الذي كنا ندفع لكم ندفع بدله أو قالوا معه عكة، والعكة جراب محشو تمرأ معجوناً من قبيل العبيط عند أهل نجد، إلا أن فيه نواة، فقال قبلنا وانصر فوا، واعتراض عبد الله بن أحمد دام على ابن أختير كان في أول أمره قبل أن يجرب الزعامة، ولذلك لما أفضت الأمور إليه وإلى إضرابه صار يحتمل في إصلاح ذات البين حمالات لا مناص له منها، كما يدل عليه قوله:

ما لوم هذي حميُّ الأنف في جلل

أمسى تحمله في حادث عظما

لو شــاهدته لدى حيُّ تقسّــمه

ترك الأصحة نهباً بينهم زيما لأيقنت أن من باتت تعاتمه

من معشر لم يكونوا معشرًا لؤما

رجعنا إلى خبر التركزي، قال لي هل تحفظ لوحية ابن عمك شاعر الدنيا هذا لفظه محمد بن حنبل؟ قلت: نعم، قال أسمعنيها فأنشدته إياها، فلما بلغت قوله: في عقود النضار والدر منها

جيد جيداء من ظباء رماح

قال لي أعد علي هذا البيت فأعدته، فقال لي ما تقول في هذا البيت؟ قلت وماذا عسى أن أقول غير أن فيه غلطاً، قلت ما هو، قال نسبة الظباء إلى رماح، ورماح إنما تنسب إليه المها، قال الشاعر:

وية الأظعان شبه مها رماح

علته الشمس فادرع الظلالا

وذكر بيتاً أظنه لذي الرمّة، وقال وأما الظباء فإنها تنسب إلى وجرة، وإلى كذا موضع سماه ونسيته، فقلت له نسبة المها إلى رماح لا تمنع نسبة الظباء إليه، كما أن نسبة الظباء إلى وجرة وكذا موضع لا تمنع نسبة المها إليها، فقال هذا ليس بشيء فإن العرب هكذا قالت، ولا يترك ثابت النقل لتجويز العقل، فلحقتني العصبية من كثرة اعتراضه على شعرائنا وخالطني غضب، وأحمد الله أني ملكت نفسي فلم يظهر علي شيء.

ثم ذكر بيتاً لمحمد بن سالم المتقدم الذكر، ما كنت سمعت به قبل ذلك، وزعم أن فيه غلطاً منعنى ما اعتراني من الانحراف من حفظ البيت ومعرفة وجه الغلط منه فلم أبحث معه فيه، وإنما قلت إني لا أعرفه، وقال لي مرة أي شعر ائكم الذي يقول:

نبِيٍّ كليم الله موسى وروحُه أقسر له بالفضل إقسرار آدما فإن لم تكن لي خيَمةُ حول رمسه

فهذا هواه في فوادي خيما؟

قلت: هو ابن عبد الرحمن البنعمري، قال تحفظ القصيدة التي منها هذان البيتان؟ قلت أحفظ كثيراً منها، قال أسمعني ما تحفظ منها، فأنشدته كثيراً منها، أولها:

مذكرات محمد الأمين الشنقيطي

اعَنْتُ أَخِدا تُقَد قَان مَعاً دَمَا تَجعها حَكَى لَوْنا عَلى الْخُدُ عَنْدَما وَهَذا أَنَّا وَالصَّدَّ بَرْشَحُ بِالَّذِي به فَتَبدَّى كَوْنُهُ (مُتُرَعاً دَمَا) وكذنى فتى انسب خريجا فذاذه باشهم خت دام دخرا فدمدما وكنت على ركن من الصبر ثابتاً فسادفة طود الموى فتعذما فقلت وليل الهم قد كان سرمداً ألم يسأن للاصباح أن يتقدما وهي طويلة وآخرها، ويقال إنه من أحسن ما ختم به: لك السبق فضبلاً والتأخير مولداً فكنت لرسل الله بدءأ ومختمأ ثم قال هل تحفظ له غير هذه القصيدة؟ قلت أحفظ له قطعة واحدة، قال أسمعنيها، فأنشدته: لكل اجتماء بعد نزهته فصل وماكل بين بعد وحشته وصل فتحت عيوني بين أمي ووالدي هما بلغا ستيهما وأتا طغل فقام قليلأ هكذا فترخلا وما كان مما يُشتهى ذلك الرحل

177

فهذا أنا يدعونى بنَّى أبـاً له كما كنت أدعو والدًا لي أياً قبلُ وقد ذهب الأصل الذي أنا فرعه وكيف بقاء الفرع إن ذهب الأصل ثم قال: تحفظ مقصورة محمد بن حنبل التي عارض بها مقصورة أبي صفوان الأسدى؟ قلت نعم، قال أسمعنيها، فأنشدته إياها، وأولها: أشاقتك بعد تولى الصبا حمول بكرن بادم الظبا يدعج اللواحظ بيض الوجوه ثقال المروط ثقال السرى وهي طويلة، ويقال إنها من أجود شعره، فلما وصلت إلى قوله في صفة البحر: كان بعبريه سرز الهجان أناخت بأمعزَّ (1) جون الحصا فتحت العين من عبريه، فقال لي قل عُبريه وضم العين، فقلت إننى كثيراً ما سمعت الرواة ينشدون قول النابغة الذبيانى:

(١) المكان كثير الحصا.

هما الفرات إذا هب الرياح له ترمي أواذيَّه العبريـن بالزبد

بفتح العين، فالتفت مسرعاً وتناول كتاباً إلى جنبه لعله القاموس، ونظر فيه ملياً ثم أطبقه وقال ذهب وهلي إلى قولهم ناقة عبر أسفار وضم العين، فقلت له ذلك مثلث، قال وهو مثلث، ثم أتممت القصيدة فناولني كاغدة<sup>(۱)</sup> ودواة وقلماً وقال انسخها لي فنسختها له، ومقصورة أبي صفوان التي أشار إليها قصيدة طويلة وذكرها القالي في أماليه وشرحها، أولها:

نأت دار ليلى فشطَ المزار فعيناكما تطعمان الكرى ومـــزبضرقتها بـارح وصيدَق ذاك غـراب النوى

وقال لي يوماً وأظنه من أول مباحثتي معه: تحفظ لاميّة ابن عمك المختار بن المحمود؟ قلت: لا، تبسّم وقال ما مضمونه إنك لو شهدت عندي أو قال عند سوار لما قبلت شهادتك، وقال هذا شاعر من أشعر شعراء قبيلتك،

<sup>(1)</sup> أوراق الكتابة، فارسية معرّبة.

فجعل يلحظني كالمتعجب، وقال قلت إنك لا تعرفها لا فقلت له إنما سألتني هل أحفظها وأنا لا أحفظ منها إلا أبياتاً قليلة، وهي طويلة، ولو سألتني هل أعرفها لقلت نعم، فسكت.

والقصة التي ذكر عن سوار ذكرها الحموى في معجم البلدان عن الأصمعي أنه قال: تقدم رجل من بني دارم إلى القاضي سوار بن عبدالله ليقيم عنده شهادة، فصادفه يتمثَّل بقول الأسود بن يعفور، وهي هذه الأبيات: ولقد علمت لو ان علمي نافعي أن السبيل سبيل ذي الأعواد ان المنسة والحتوف كلاهما سوم المخارم يرقسان سوادي ماذا أؤمسل بعد آل محرق تركوا منازلهم وبعد إياد أهل الخورنق والسدير وبارق والقصر ذي الشرفات من سنداد نزلوا بأنقرة ينيل عليهم ماء الفرات يجيء من أطواد جرت الرياح على محل ديارهم فكأنما كانواعلى ميعاد ولقد غنوا فيها بأنعم عيشة لاظل مُلك شابت الأوتساد فإذا التعيم وكل ما يلهى به بوماً بصير إلى بليَّ وتفاد

ثم أقبل على الدارمي، فقال له: تروى هذا الشعر؟ قال لا، قال أفتعرف قائله؟ قال: لا، قال هو رجل من قومك له هذه النباهة، يقول مثل هذه الحكم لا ترويها ولا تعرف قائلها يا مزاحم أثبت شهادته عندك فإني متوقف فيها حتى أسأل عنه فإني أظنه ضعيفاً، وانتهى كلام الحموي.

قلت: والقصة ظاهرة في أن سواراً كان يقنع من الدارمي بحفظ بعض هذا الشعر، بل كان يقنع منه بمعرفة قائله، وإن لم يكن حافظا له وهذا القدر لو طلبه منى الشيخ وجده عندي فجعله إياى والحالة هذه مثل هذا الدارمي بعيد عن الإنصاف، وسوار هذا هو ابن عبدالله بن قدامة التميمي العنبري، قاضي البصرة من كبار أتباع التابعين، صدوق محمود السيرة، تكلم فيه الثوري لدخوله في القضاء، مات سنة ١٥٦هـ وله حفيد يقال له سوار بن عبدالله بن سوار قاضى الرصافة، من ثقات رجال الحديث، مات سنة ٢٤٥هـ وله ثلاث وستون سنة، وليس هو المذكور في هذه القصة لأن الأصمعي الذي رواها مات سنة ٢١٦هـ وقد قارب التسعين، ولأن الجد

اشتهر بالقضاء والحفيد اشتهر بالحديث، وقال لي مرة أتقرض الشعر هذا لفظه؟ فقلت ريما فعلت ذلك، قال فأسمعنى من شعرك، فأنشدته قصيدة أولها: توطن مرياء الفتاة سوافيه فأبلى السوالخ الربع غير أثافيه وحل به الدلو العزالي فتمتري سواريه ما لم تبل من سوافيه وقفت على الغنى وما فيه أهله وفي القلب من حب الفتية ما فيه سوى أننى قد كنت للحب مخفياً ومنذ بدا المغنى تبدت خواهيه وأنشدته أيضاً أول الرائية التي قلت في الشيخ ماء العينين، وأولها: قد حمل الطيف الملم هجيرا من ليس للحور الكواعب زيرا من فرط حب فتيَّة بالعُقبل ما يعيابه لوحملته ثبيرا فقال لي أين فاعل يعيا؟ قلت له فاعله ثبير، ولم

أحسن أن أقول ضمير، يعود على ثبير، فقال كيف يكون

114

ذلك وهو منصوب؟ قلت له هو منصوب بجملته على أنه مفعول كان، لأنه متنازع فيه، وكنت إذ ذاك لم أتقن باب التنازع، فلم تمكنني معارضته، غاية ما قلت له إني حضرت خالي يقرر هذا الباب وسمعته يمثّل بأمثلة كهذا التركيب فلم يلتفت إلى ذلك، ثم استمررت في القصيدة، ولما وصلت إلى قولي:

- يـا قـوم ما لكـمُ إذا مـا طاف بي فعـل الصُـبا كنتـم علـيُ ظهـيرا ما لي تعـابُ عليُ أفعال الصـبـا
- أرايستــمُ لِلْا مضرقي قستيرا<sup>(1)</sup>

فتبسم وقال: لا ما رأيناه، ثم إني بعد ذلك تأملت باب التنازع فإذا كلامي مستقيم على مذهب الجمهور وكلام الشيخ إنما يتمشى على مذهب الفرّاء وحده، لعله كان يرى رأيه في هذه المسألة وهو بعيد، بل الظاهر أنها كانت غائبة عن ذهنه، إذ لو كانت له على بال وكان يرى رأي الفرَّاء لنسب اللحن إلى الجمهور وذلك شيء عليه يسير، وكان

مذكرات محمد الأمين الشنقيطي

يعذرني أنا، وهذه المسألة التي هي نحو ضربني وضربت زيداً مذهب البصريين فيها أن في الفعل الأول ضميراً مستتراً هو الفاعل يعود على زيد وإن كان متاخراً، وهذا عندهم من المواضع التي يعود فيها الضمير على متأخر لفظاً ورتبة، ومما استدلوا به قول الشاعر:

وكمتأ مدماة كان متونها

جرى فوقها واستشعرت لون مذهب

يروى بنصب لون، وفاعل جرى ضمير يعود على لون، وأما الكسائي فقيل إنه موافق للبصريين، وقيل إنه يرى أن فاعل الفعل الأول واجب الحذف، وهذا هو المشهور عنه وكلامي مستقيم على هذين المذهبين، وأما الفرّاء فإنه يرى وجوب الإتيان بالضمير مؤخراً فيقال ضربني وضربت زيداً، لأنه لا يرى جواز الإضمار قبل الذكر كما يراه البصريون في مواضع منها هذا، ولا يرى جواز حذف الفاعل كما يراه الكسائي.

وقال لي مرة إني بعيد عهد بالبلاد، وقلَّ أن يأتيني مثلك فأخبرني عن حال الناشئة التي نشأت به من

قبيلتكم ومن غيرها، فقلت له أما قبيلتنا فلم يزل في ناشئتها النبوغ بالشعر، حتى إنه بلغنى عن شيخنا عبدالله بن حمين الكريمي ولم أسمعه منه أنه قال إن هذا القرن قرن الشعر، وقد جرت منذ ثلاث سنين مساجلة بين فتية من قبيلتنا بعضهم على سنى وبعضهم أصغر وبعضهم أكبر، أنا أسمعك بعضها، وسببها أن رجالاً من فخذ منا يقال لهم آل بلا (بموحدة مكسورة فلام مشددة فألف) واسم جدهم عبدالله لكنه اشتهر بهذا اللقب وسيأتى مسمى باسمه في الشعر، مع الإشارة إلى اشتقاق لقبه، جرى بينه وبين غلمة أصغر منه كلام، ولعله أغلظ لهم الكلام، فقام غلام منهم اسمه حبيب الله بن مصطفى، من فخذ يقال لهم آل يعقوب، فعمل أبياتاً منها قوله:

أبلغ جماعتهم إن كنت لاقيها

أن الـذي ذمّنـا من غيرما سـبب لو كنت تربــاً له أو كان لي كفؤاً

صيرته كالحمار الفاقد الذنب

وكان هذا البلوي عاميًاً مفحماً لا يقول الشعر، وله ابن عم شاب شاعر اسمه حامد بن عبدالله، وهو سبط حامد البلوي المتقدم الذكر ، فانتدب لمعارضة اليعقوبي، فأجابه بقطعة ، أولها :

إلى الأفاضل من يعقوب خير أبِ من كلُ آبي الخنا والضيم وابن أبي

تحيَّـةُ كسـجاياهم يُــذمَ لهـا إبريـق مـزج مـن الكافـور والعنـب

وجرت بينهما أشعار على هذا الرويِّ خرجا فيها عن جادة الأدب إلى جادة البذاء والسفه، ولا أحب أن أذكر شيئاً من ذلك، ثم قام عليهما الجماعة فأسكتوهما، فتتاركا برهة، واتفق أن فتىً من بني آل يعقوب، وليس من أعيانهم تزوج فتاة من آل المعلى من أخيار بيوتات آل حمد، وآل حمد من أشرف أفخاذ القبيلة فتكلم بعض الناس في ذلك، وقال حامد البلوي هذا أبياتاً منها:

أبناء يعقوب غرَّ سادةً هُضُــمٌ لله درهــمُ مـن ســادة هضـم

وهي أطول من هذا، فأجابه ابن السيد اليعقوبي البدي بقصيدة، أولها: أنور بدر سرى في داجن الظُّلَم أم عقد در بسبك التبر منتظم أم عرفُ إحدى رياض الحزن هيَجها أن آدها بعد هدء ليَسنُ الرهم هكان آل أحما عالمه مدم آلست ألسا من

وكان آل أحمد طلعهم مع آل يعقوب أيضاً ولذلك مدحهم أحمد بن حبيب الله بن السيد اليعقوبي البدي بقصيدة أولها:

أعراك وجد بعد بين ندوار

من بيسن دور من نـوارِ عـوار

وقد ذكرت أبياتاً من أولها فيما مضى، وفي هذه المدة اجتمع شيخنا محمد بن بنيامين اليعقوبي بعبدالله والد حامد البلوي هذا، فسأله عن ولده وقال له إلى الآن يعمل الأشعار أو كلاماً نحو هذا، فعلم عبدالله أن في نفس الشيخ شيئاً على حامد من أجل ما يقوله في بني يعقوب لأن الشيخ منهم، وكان الشيخ محترماً عند الخاص والعام، فألزم عبدالله ولده بالوصول إلى الشيخ لإرضائه وإزالـة ما في نفسه وأن يترك المحاورة مع اليعقوبي بالكلية، ففعل ذلك حامد، وأنشد الشيخ قصيدة أولها:

مذكرات محمد الأمين الشنقيطي

أبها الغوث عند ضيق المساعي با تبوعاً عند انقضاء اتباء باثماً نفسيه ودنياه حرصياً (م) على الأخرى لله صباعاً بصباء بألف الناس شخصه مع روح عنهم ذات غيبة وانقطاع تتوخى مراعي الخوف طورأ وهبي طوراً من الرجا في مراعي باب أمر لولا الجنوح إليكم کان منیه جناتیه فی ارتداء فجعلت النجا إليك فكن لي في بلوغ المني إلى الله ساعي وادعونية ليكفنني شير فكري وكلامى ومنظري واستماعي ومنها: وليقطع بنوره جوء قلبى إن قلبي من القلوب الجياع بعتك اليوم لؤلؤا في جماني فاضمنوني لكي يضوز ابتياعي إن من باع لؤلواً لرفيع لجدير بجائزات الرهاء

وآخرها:

وعلى المصبطفى شفيع البراييا

صلواتُ ليست بـذات انقطـاع

وكذلك منع اليوسفيون ولدهم عن التكلم، واليعقوبيون كذلك، وانتهت المسألة، بعد أن كادت توغر صدور الأفخاذ بعضهم على بعض، فقلت له هذا من أحدث ما جرى في قبيلتنا، وأما غير قبيلتي، فلم يحصل لي تجوّل في القبائل، ومن أقربهم إلينا بنو ديمان، وبينهم في هذه المدة الأخيرة مساجلة بلغنى منها طرف، وذلك أن فيهم بطنين هما محل الرياسة وبينهما منافسة قديمة، أحدهما آل فاضل والآخر آل باب أحمد، وفي آل فاضل رجل يقال له أبوبكر يقول الشعر، ويقال إنه ضعيف في النحو وهو متسلط على آل باب أحمد يهجوهم، ومما بلغني عنه أنه ضاف هو وناس معه رجلاً من آل باب أحمد وقدم لهم طعاماً حاراً، فقال أبوبكر في ذلك:

لم أنس والمرء قد ينسى ولا عار

والدهر فيه تصاريف وأقدار

فتى أنَخْنَا به يوماً فاكرمنا والحرمن يكرم الأضياف إن زاروا ثم ذكر أنه قدم لهم طعاماً حاراً، إلى أن قال: لما مددنا لأكل منه أيدينا كادت لتاكلنا من دونه النار إن الطعام إذا اشتدت حرارته

يكون منسه مكان النفع أخسرار

فلما بلغت أبياته آل باب أحمد وقرؤوها أشكلت عليهم حركة اللام من قوله (كادت لتأكلنا) ومعناها، فجعلوا يذكرون معاني اللام واحداً واحداً، ولم يجدوا معنى يناسبها، فقال لهم أحدهم أنا أخبركم عن هذه اللام، هذه لام تعرفها العرب، ولم يضع لها النحاة اسماً، ولكن أنتم سمّوها لام الأكل، وحرّكوها بما شئتم، فصار بعض المزّاحين من طلبته إذا شرع يقرر معاني اللام يقول تأتي لكذا معنى، ويزيد على مافي كتب النحو واحداً ثم يقول تأتي للملك والاختصاص وكذا وكذا ويورد لكل معنى شاهداً، ثم يقول وتأتي للأكل، قال الشاعر: لما مددنا لأكلِ منه أيدينا كادت لتاكلنا من دونه النار وقد سمعت أبياتاً تتعلق بهذه اللام لبعض خصومه لا أستحضرها منها قوله: فاللحن واضحُ إن ضُمَت وإن كُسرت وبلغني أيضاً أن حامد بن محمد بن عبيد، وهو من أعيان آل باب أحمد ومن بيوتات العلم فيهم مرّ في سفره على حيّ من آل فاضل على ماء لهم، وكان مروره قريباً

تجنبه إياهم، فنسبوه إلى التقصير، فنظم ذلك أبوبكر في أبيات وزاد في الطنبور نغمة فقال:

الدهر ذو عجبِ جمٌ ومن عجبُه تفريط بعض ذوي الآداب لا أدبه من ذاك أن فتى بالأمس مرَّ بنا تقاصرت رتب الفتيان عن رتبه ثم ابتدرناه بالإحسان قاطبةً وبالترحُب والإجهاد في طلبه لما رأى الحرص منا يلازيارته نرجو التبرك من أجداده وأبه ومما بلغني من ردهم عليه قول أحدهم: عمّمت بالهجو لا تبقي ولا تذر أنت الحطيئة، لكن شعره درر إنّ الحطيئة لا أن بغي وطغي

ية الهجو أدخله ية سجنه عمر

وسألني عن أشياء كثيرة من أحوال بلادنا فأفدته عن بعضها وبعضها لم أفده عنها.

ولما أردنا السفر من مصر، أتاني برسائل وقصائد قالها في أهل المدينة وكانت جرت بينه وبينهم أشياء، فقلت له أعفني من هذا، فإني لا أحب أن أقدم على أهل المدينة بهجائهم، فقال لست أنت الهاجي لهم، إنما هو لغيرك، فقلت أليس في المثل (الرواية أحد الهاجيين) فقال صدقت وتركني.

ثم إنه أخذ لنا مكتوباً من حكومة القاهرة إلى محافظ السويس ليركبنا إلى جدة، ثم توجهنا إلى مكة،

فقدمناها محرمين بالعمرة في آخر المحرم سنة ١٣١٩ه. وقضينا عمرتنا ورجعنا إلى جدة، وركبنا في سفينة إلى رابغ، ثم منه إلى المدينة، على طريق الغائر<sup>(۱)</sup> فأقمنا فيها، وأصابتني حمى المدينة، وطالت مدتها معي، وأقمت سنتى تلك وصحتى ليست على ما يرام، وكنت أحضر درس البخارى على الشيخ على ظاهر الوتري البغدادي الأصل، وكان حسن التقرير، وأحضر دروساً فقهية على مشايخ مغاربة، وأتردد على الشيخ عبدالجليل برّادة أديب الحجاز وشاعره ولغويَّه في وقته بلا نزاع، وكان يستنشدني أشعار أهل شنقيط، وكان يقريني ويكرمني كثيراً، وأسمعه بعض شعري، واتفق لي في هذه السنة وأنا في المدينة أنى رأيت النبي ﷺ في المنام ثلاث مرات أو أربعاً، وليتنى كتبت تلك المرائى في حينها خوف النسيان لئلا يداخلها نقص أو زيادة،إحداها رأيت كأنى أمشى في طريق وأمامي شخصان يمشيان يبعدان عنى أكثر من رمية حجر، وفي نفسي أنهما رسول الله ﷺ وأبوبكر ٢

ثنية (طريق بين الجبال) بطريق الهجرة.

يمشى إلى جانب الرسول متأخراً عن جانبيه، ورأيتنى أتحرى أن أضع قدمي على مواطئ أبي بكر، ثم إنهما جلسا على شيء مرتفع على حافة الطريق حتى لحقتهما، فتلقانى رسول الله والتزمني، وهو يبتسم وأدار ذراعه الشريفة من وراء عنقى وقبض يده الشريفة على فمى بشدةحتى كاد يؤلمني، ثم أطلقني، وقال لى كيف يقول في صاحبكم وسبق إلى ذهني أنه يعنى رائية الأحول التي يمدحه بها، فأسمعته إياها أو بعضها، ومما استأنست به لصحة هذه الرؤيا أننى حين رأيتها كنت مصاباً بمرض في كليتي، وكان يخرج منها دم كثير، وكان ذلك عقب الحمّى التي أصابتني، ومن ذلك اليوم بدأت معى العافية بإذن الله، ولم يزل المرض يتناقص إلى أن زال بالكليَّة ولله الحمد، وقصيدة الأحول أولها:

طيف الخريدة زرت طارق مقصر فارجع وراءك وامض أيّ مقصّر<sup>(1)</sup> هل تعتري بك أن قدمت مسـرَة قلبـي وطيف محمـدِ لا يعتري

(١) وفي رواية موقر.

حبُّ إذا طرق الحبيب أهاده أشهى محادثة وأحسن منظر خيرالألى حملوا الرسالة إنهم عدوا وأجدرهم بعد الخنصر فهو المقدّم والموخّرُ غيرة شيتان بين مقدّم ومـوخَـر

وهي طويلة، وكنت إذ ذاك أحفظها برمتها، ولما أصبحت قرأتها عند رأسه الشريف ﷺ ولما حان الحج حججنا وسافر صاحباي للمغرب ورجعت أنا إلى المدينة، وأقمت فيها سنة أخرى.

وكان في المدينة جماعة من الشناقطة يحاولون إخراج وقف لهم من يد رجل مصري ولاه عليه بعض القضاة وهم يحتاجون إلى حضوري معهم في أكثر الأوقات وشغلني ذلك طول السنة ولم نخرجه من يده إلافي آخر السنة.

وكنت أدرس البخاري على الشيخ علي ظاهر، وأدرس المشكورة وتفسير الجلالين في رمضان عليه أيضاً، وحضرت دروساً مختلفة غير منتظمة على مشايخ، وربما ذهبت إلى الكتبخانة لمطالعة بعض الكتب، وكان الشيخ

أحمد بن الأمين العلوى الشنقيطي توجه نحو المشرق قبل توجهي بنحو سنتين، وحين كنت في المدينة كان هو في الأستانة وجرت بيننا مكاتبة، ومما كتبت به إليه قولى: متى لاحمدَ في رفروق، سلامُ عطير عليه من البهاء لثامً يُـزري إذا قـرع المسامعَ لفظُه وتباغلت مضبعونية الأهمام بمُدامة قد عُتُقت في دَنُها ما لم تُعتُقَ لِا الدُنان مُدامُ دُجْتُ بماء غمامة لا أبطَح بالليل غاذره وسنار غمام ويعَرُف روض في يُضاع مُشرف حادَثُه من نَوْء السّعاك رهامُ وعليكَ من بعد السّلام تحيَّةُ ومسن الإلسه تحسينة وسسلام حزيت بخير هذه الأيام إن سمحت لنا بلقائك الأبسام فأجابني بأبيات من بحرها وعلى رويّها، لا أستحضر الآن منها إلا قوله:

11.

من ماجد يبنى قصائد فكره مبنى تقاصير دونيه الأهيرام وكنت أيضا أكاتب الشيخ أحمد الشمس القاطن الآن في المدينة المنورة، وهو إذ ذاك في فاس ويكاتبني، ومما كتبت به إليه قطعة لا أستحضرها، أولها: تحنية تتلاشي دونها الكياس ممزوجة بـزُلال المـاء (والآس) حَزَّتْ عُروق هوَادى من هراقهــمُ فأسُ اشتياق، وقد حازَتُهم فاس يا أيُّها الناس إنى لستُ ناسيَكم فلا تكونوا إذًا ناسئ يا ناس ليستُ بأنسة عينى بغيركــــم وليس من دونكم للقلب إيناس

ولم أزل على ذلك إلى أن حان الحج فحججت، وكان عزمي التوجه بعد الحج إلى الشام ثم إلى المغرب، ولكنني التقيت في مكة بشيخنا أحمد سالم بن الحسن الديماني ولم أجتمع به قبل ذلك وكنت أسمع به، وهو صديق لوالدي فمرّ في الحج، فأقمت معه بعد الحج لمرضه، وطال عليه المرض فأخذته وحملته إلى الطائف، وذُكر لنا أن الشريف زيد بن فواز<sup>(۱)</sup> عنده إبل كثيرة، فأحببنا تجربته بحليب الإبل، فذهبت إلى زيد في بستان له خارج الطائف، وأخبرته بالحال، فقال مرحباً، ارجع فأت به، فأتينا به، فأكرم نُزُلنا وعاملنا الشيخ بالحليب، فعافاه الله تعالى، فأردنا السفر ومنعنا الشريف زيد، وكان أنس بنا وأحببنا كثيراً فأقمنا عنده مكرمين، وشرعت أقرأ على الشيخ، وأحضر لنا الشريف ما أردنا من الكتب، فقرأت عليه جانباً حسناً من أقرب المسالك إلى مذهب الإمام مالك، ومنظومة البدوي الشنقيطي في أنساب العرب ومنظومة في المغازي النبوية.

ولم نزل عند الشريف إلى أن حان الحج فحججنا، وكنت عازماً على الرجوع إلى المغرب تلك السنة، إلا أنه قدم علينا حجاج من بلادنا، وذكروا لنا فتناً حدثت في البلاد، فصارت سبباً لدخول فرنسا إلى شنقيط، فتأخرت أنا لأجل ذلك أنتظر انتهاء الفتنة، وسافر الشيخ

(1) من أشراف الطائف من آل عون.

إلى المدينة، وكان عزمه التوجه إلى المغرب، ولكنه رجع من المدينة لأمور عرضت له، ولم يزل في مكة والطائف، إلى أن توفي بمنى أيام الحج سنة ١٣٢٥هـ.

ثم إنى لما سافر الشيخ الشنقيطي إلى المدينة المنورة، ابتدأت من ذلك الوقت بطلب العلم على العلامة الشيخ شعيب بن عبد الرحمن الدكالي المراكشي ولازمتة مدة، وكنت أحضر أكثر دروسه مع تنوعها، ومما قرأته عليه ألفية بن مالك بتمامها متعددة من تلخيص المفتاح، ورسالة ابن أبى زيد القيرواني بتمامها، ومجُمَلٌ من مختصر خليل بتوطئة، وبعض مختصر ابن الحاجب في الأصول، وسمعت منه شمائل الترمذي بتمامها مرتين أو ثلاثاً والشفاء للقاضي عياض بتمامه، وصحيح مسلم إلا كتاب الصلاة منه أو بعضه، والكتاب الأول من سنن أبي داود وكثيراً من سنن النسائي وأكثرها من غير توال، وحضرت عليه دراية شمائل الترمذي بتمامها، وكثيراً من صحيح البخاري، ومن الموطَّأ بلا توال، وشرح البيقونية (في الحديث) للزرقاني، وكثيراً من التدريب وشرح

(عبدالرحمن) العضد في الوضع وجملة من أول المطول (في المعانى) لسعد (التفتازاني) وجملة من الشاطبية (في التجويد) وأشياء غير ذلك، وكانت مجالسه كلها فوائد، وكان يدنيني ويختصني من بين الطلبة وير اجعني في ضبط الألفاظ اللغوية، وفي أنساب العرب والمغازى، وانتفعت به كثيراً، وكان يحثني على اقتناء كتب شيخ الإسلام ابن تيمية ومطالعتها، ويقول لى ما ظفرت به من كتبه فعض عليه بالنواجذ، وكان يحثنى على العمل بالحديث إذا صح واتضح معناه، ولم يظهر فيه ما يمنع من العمل به وإن خالف المذهب، وكان هو يعمل ذلك، ولم يكن لى في أول أمرى اعتناء بمصطلح الحديث، وضرَّنى ذلك ضرراً كبيراً، وفوتنى مشايخ كثيرين، وأوقاتا كان يمكنني أن أسمع فيها كثيراً من كتب الحديث من طرق شتى، وإنما ألتفت إليه أخيراً فتبين خطئي وتقصيري وندمت ولات ساعة مندم.

ولم أشتغل بمكة على غير الشيخ شعيب، إنه أيضاً تقصير مني، إلا أنه سافر إلى المغرب وكنت أقرأ على الشيخ أحمد سالم بن الحسن الديماني الشنقيطي المتقدم

الذكر، قرأت عليه جملة أقرب المسالك في الفقه والبيان والبديع من التلخيص، وأكثر منظومة ابن الشنقيطي في العروض والقوافي وذاكرته في شروح الكافي، وقرأت أيضاً السلم في المنطق على الشيخ أحمد التكروري، وقرأت أيضاً كثيراً من ألفية السيوطي في النحو، واستفدت منه ومن ابن أخيه في المذاكرة أشياء كثيرة، وتعتريني فترات في بعض الأحيان يذهب فيها كثير من أوقاتي، وكذلك كنت أتردد على الشيخ عبدالجليل برادة المدنى، وكان سكن مكة والطائف وسمعت عليه قليلاً من الحديث وأجازني مرويًاته الحديثية وكتب لى بذلك، وأكثر ما كان يُقرأ عليه كتب الأدب، وسمّعت عليه كثيراً من ديوان البحتري وكثيراً من ديوان المتنبى وكثيراً من طبقات الشعراء للجمحي وبعض المعلقات ورسالة الملائكة للمعرّي وأشعاراً غير ذلك.

وكنت أقرأ منظومة البدوي الشنقيطي في أنساب العرب، أحفظها غيباً وطالعت معها حين كنت أقرؤها جملة من كتب الأدب مطالعة تأمّل، وكامل ابن الأثير، وخزانة الأدب للبغدادي، ومجمع الأمثال للميداني، والعقد الفريد

لابن عبد ربه وغير ذلك، وصارت لي في ذلك معرفة حسنة، حتى إن الشيخ أحمد الشنقيطي بعدما كنت أقرأ عليه الأنساب صار يرجع إليّ فيه، وحتى إنه طلب مني أن أشرح نظم البدوي، وأكد عليّ في ذلك لما رأى مني معرفتي بالأنساب وأيام العرب، فاعتذرت باشتغالي بطلب العلم ، وأن ذلك يقطعني عمّا أنا بصدده، وكان يقول لي إني أرى أنك لو تصدّيت للكتابة على هذا النظم كان ذلك من أفضل أعمالك، وكنت أقول له لعلي أفعل ذلك في وقت غير هذا، إن شاء الله.

ولما ثبت قدم فرنسا في شنقيط أزمعت المقام وصرفت النظر عن الوطن ، وفي أثناء إقامتي في مكة والطائف توفي الشريف عون، وتولى ابن أخيه الشريف حسين، فأشار علي الشيخ شعيب بالسلام عليه كغيري، وكان يعرفني يوم كنا عند الشريف زيد، فعملت قصيدة أنشدتها بين يديه فاستحسنها.

وكنت أكاتب أهلي، وترد علي منهم مكاتيب يحثوني على الرجوع إليهم، وممن كتب إلي بذلك المختار بن المعلّى، وضمّن كتابه أشعاراً له وبعضها لغيره، وضاع منى كتابة ما كتبت به إليه، مثل قولى: تمسرري المفقل فاربعي قليلأ ولا تخشى فوات مغيب ونمت في سين عقليه مالك وارس الحمار طال عهدهم بي وقد كان في الإمكان تحميله الصبا ولكنها ليست بسذات دؤوب ومنها: أخسلاى إنسى جسازم بإصابتي بما خالفتموني فيه غير مصيب فلا تنكروا تطلابي العلم نانيا هما الناى في تطلابه بعجيب ولا سيما علم الحديث فإنه بهاتيكم الأقطار شبه غريب فذاك الذي في البحث عن أمهاته بإسنادها باعدت كل قريب وفارقت في تطلابه طالباً وفي محبت فارقت آل حبيب وأسأل ربس أن يوفقنني وأن يسدد أمرى وهو خير مجيب

وفي سنة ١٣٢٦ه سافر الشيخ شعيب إلى بلاد الترك، وكان حين سفره يقرأ عليه طلبة من قازان مقامات الحريري، وكنت أحضر معهم وسافر قبل أن يتمها، وأمرني بإتمامها لهم ففعلت، وطلبوا مني أن أُقرئهم ألفية العراقي في مصطلح الحديث، فأقرأتهم جملة من أولها، ثم سافرت إلى الهند، ثم منه إلى عُمان، ثم منه إلى البحرين، ولم يتيسر لي الحج.

وكنت اجتمعت في الهند بالشيخ عبدالوهاب الزيّاني من أهالي البحرين، فقال إن قدر الله مرورك بالبحرين، وليكن نزولك عندنا، فنزلت عليه وأكرم مثواي غاية الإكرام،وكتبت للشيخ شعيب من البحرين أُعلمه بأني متوجه إلى الأحساء، وقد توجهت ونزلت في مدرسة الشيخ أبي بكر الملا، وكنت أحضر دروس الشيخ عيسى بن عكاس، وكان يقرأ عليه عدة دروس من فقه الحنابلة والمالكية، ودرساً من النحو والفرائض وأصول الدين، وقرأت عليه بعض بلوغ المرام وبعض منتقى الأخبار وشيئاً من الفرائض، وقرأت نبذة من أقرب المسالك على الشيخ عبد العزيز بن حمد

ابن مبارك<sup>(۱)</sup> وطلبت من عمه الشيخ إبراهيم أن يجعل لي درساً فأبى من أجل قراءتي على الشيخ عيسى ابن عكاس، ويقول لي يكفيك الشيخ عيسى، وكان البعض يمنعون من يطيعهم من الطلبة من القراءة عليه وي هذا المعنى أشعار سمعناها آنذاك، منها قول الشيخ عبدالله بن علي بن عبدالقادر<sup>(۲)</sup> في قصيدة له يذكر فيها صديقاً بما يعتقدونه فيه:

لحى الله بدعيّاً يحاول من

إحياء بدعته ما كاد ينهار يقول هذي فروع ضلُ آخذها

وإنمسا همي قسران وأشسار

وهو من أمثل من رأيناه في الأحساء، ينظم الشعر الحسن، وقد أسمعني جملة من شعره، وكان سخياً، حسن الصلاة، متأنياً في الكلام، متثبتاً في ضبط الألفاظ اللغوية، ويقال إنه متساهل في الفتوى، وبسبب هذا الميزان الذي اصطلحوا عليه قام عبدالعزيز العلجي<sup>(٢)</sup> وأسمعني

- (١) المتوفى عام ١٣٥٩هـ ١٩٤٠م.
- (٢) المتوفى عام ١٣١٤هـ ١٩٢٥م.

(٢) ورد في الأصل (علي عبد العزيز) شاعر وفقيه أحسائي، توفي عام ١٣٦٢هـ - ١٩٤٢م.

كلاماً خشناً في مسجده وأفحش القول، كما حثنا مراراً في مسألة العمل بالحديث وتقديمه على أقوال الفقهاء، ومنه: وما كان غضُ الطرف منا سجية

## ولكننا لإمذمج غرباء

وهذا العلجي أحد شعرائهم، وشعره وسط، وقد سمعت منه بعضه وبعضه من غيره وفيه مع ذلك سخاء، وله مشاركة في بعض العلوم في الجملة، ومن أحسن ما امتاز به عن أهل الأحساء أن له يداً في الصرف.

وليس الكلام في الأحساء وأهله من غرضنا الآن، وكان الشيخ عيسى بن عكّاس مما علم من حديثي يقول لي: إنك ستلقى أذيّة كثيرة فاستعد لها، وكنت أقول له: الله يرزقنا الصبر ويكون في عوننا.

ثم إني جاءتني مكاتيب من الشيخ شعيب يأمرني بالتوجه إلى العراق، وكان مزعل باشا السعدون بنى مسجداً ومدرسة بالزبير، وطلب من الشيخ شعيب أن ينتصب فيهما، فلم يجبه لذلك، ثم طلب منه أن يوجه إليه من يرتضيه، فكتب إلي يأمرني بالتوجه لهذه الغاية،

ولولا أن الشيخ أخبرني أنه عازم على التوجه إلى المغرب حين كتب إلىَّ لراجعته في المسألة ولسألته أن يعفيني من ذلك، لأنى في نهمة لطلب العلم وعلى قصور في أشياء كثيرة والتوظف يمنعنى من إتمام الباقي على من العلوم، وأخاف أن «أتزبّب قبل أن أُحَصرم»(") والذي كنت أخاف منه وقع، حيث لم يمكن مراجعة الشيخ ولا عدم امتثال أمره، فتوجهت وأنا كاره في صفر سنة ١٣٢٧هـ مع الشيخ عبدالعزيز بن حمد آل مبارك الأحسائي من الأحساء إلى البحرين، ونزلت أنا على الزيّاني ونزل هو على ابن عم له هناك، ثم ركبنا جميعاً إلى الكويت، وحين وصلناه بلغنا خبر وفاة مزعل السعدون فهممت بالرجوع من الكويت ولم يزل بي عبدالعزيز حتى سافرت معه إلى البصرة، فوجدنا إبراهيم بن مزعل وأحمد الصانع وصبي الشيخ مزعل وقد وظفا في المسجد والمدرسة مغربياً يقال له محمد بن رابح، وخرجت من البصرة إلى الزبير، وكنت في ضيافة على بن عبدالله بن عبدالرحمن

(1) مثل يُضرب لمن تصدَّر أمراً قبل أن يتأهل لذلك.

البسام وإخوته، وكان عزمي التوجه إلى مكة فيما بيني وبين الحج.

وحينما كنت في الزبير طلب مني بعض الطلبة أن أرتّب لهم دروساً بعضها عام وبعضها خاص، ففعلت، فرغبوا في إقامتي وتركت الحج تلك السنة وتزوجت، واستمررت أدرس في ثمانية مساجد متفرقة في البلد،لكل واحد يوم معين وللثامن له ليلة معينة، والقصد من ذلك تعميم التذكر، وكان هذا الترتيب باتفاق من جماعة من أهل البلد، وكان الناس يأتون المسجد الذي فيه الوعظ من أطراف البلد ويتساءلون ، أين الوعظ اليوم؟ ويتسابقون إلى قرب الكرسي الذي أجلس عليه للوعظ، إذ ليس ثمة واعظ غيري.

وكان المسجد الذي فيه الوعظ يمتلئ حتى يضيق بالناس ويجلسون بالشمس، فثقل ذلك على بعض أئمة المساجد فجرت علي بسبب ذلك محنة،حاصلها أن أهل الزبير على جانب عظيم من الجمود على التقليد وعلوم الحديث، وأصول الفقه عندهم مفقودة وكنت في دروسي العامة أورد الأحاديث الحاثة على التمسك بالكتاب والسنة، وأقرر حكم التمذهب وعدم لزمه، ونحو ذلك من الأمور التي لا تلتئم مع مذاقهم، مع ما انضم إلى ذلك من حسد جملة من أئمة مساجدهم وبعض المنتسبين إلى العلم فيهم بسبب إقبال العامة وازدحامهم على دروسي الوعظية وقام عليَّ منهم لفيف قومة تعصيب، ومن مقدميهم: عبدالله بن حمود قاضيهم أو محكمهم، والمكينزي إمام مسجد ابن إبراهيم، وابن دبيكل إمام مسجد الحزم، ومنهم ابن عبدالجبار إمام مسجد الرشيدية، وكان الجملة أعقل من الباقين وأقل منهم طيشاً، واستعانوا بأناس أهل نفوذ، منهم إبراهيم بن زهير ومحمد بن مشرّى وغيرهما، وأنهوا أمرى إلى مدير الحكومة، وقالوا له: إن هذا المغربي يلزم إبعاده من هذه البلدة، فإنه مثير فتن يقدح في الحكومة، ويحرض الناس على القيام عليها، ويقدح في الأئمة الأربعة ويعترض على مذاهبهم، ويسيء إلى سيدنا الزبير عن، ونحو هذا الكلام.

وكنت أنافي دروسي العامة أكثر الاعتراض على الحكومة العثمانية بإحداث القوانين المخالفة للشرع وإهمال الحدود الشرعية وإقرار الفواحش مع التمكن من إزالتها، وغير ذلك من أحوالها السيئة، وأكثر الإنكار على ما يفعله جهلة أهل البصرة وغيرهم عند قبر الزبير والحسن البصرى وغيرهما، وكان يصدر منى هذا الكلام ونحوه في محافل عامة تشتمل على المحب والمبغض ومن يعرفني ومن لا يعرفني، ولهذا حاول الخصوم الدخول على من هذا الباب، أقرب طريق يوصلهم إلى مطلوبهم لكثرة من يشهد على بذلك، إلا أن سعيهم لم يوافق نجاحاً أمام المدير، فإنه كان يحجهم، وكان يحب التثبت في الأمر، وجعل له جواسيس يحضرون دروسي، وكان هو بنفسه في بعض الأيام إذا علم أنى شرعت في الدرس دخل المسجد وجلس حيث لا أراه إلا أنني أنا تجنبت ذكر الحكومة منذ حدثت الفتنة، ولم يسمع منى المدير ولا جواسيسه شيئاً ينكرونه.

وأما إبراهيم بن زهير، فإنه أيضاً قال: لا يمكنني

الحكم على هذا الرجل من غير أن أسمع منه، لأرى بنفسي شيئاً أستند إليه وسأحضر درسه، وبالفعل حضر ولم يحضر مجالسي قبل ذلك، وسمع ما أعجبه وخرج من المسجد وهو ينفض يديه يقول حسبي الله عليهم، هذا الذي يريدون إخراجه من البلد، وأما ابن مشرِّي فإنه شد أزرهم في الجملة ولم يحصل لهم منه كبير فائدة، ولما رأوا أن المدير لم يصنع لهم شيئاً قدموا له عريضة لا أعلم مَنْ كتبها منهم ولا من باشر تقديمها للمدير، مضمونها: يا حضرة المدير، إذا لم تخرج هذا الرجل من البلد يوشك أن تقع فتنة تبلغ الدماء إلى الركب، وأنت المسؤول عن ذلك، فخاف المدير عاقبة الأمر.

فلما اجتمع عنده كبراء أهل البلد أعلمهم بالقضية، وقال أخبروني عن هؤلاء المشايخ، أيهم المخطئ حتى أردعه؟ فقال له إبراهيم بن زهير: يا حضرة المدير، هذه المسألة علمية دينية لا علم لنا بها، وهذا ابن عوجان نعتقد علمه وصلاحه وخلوه عن الهوى، فإن رأيت أن تذهب إليه وتسأله كان أحسن ونحن معك على ما يرشدك إليه، واستحسن المدير رأيه وبلغ خبر العريضة الشيخ صباح بن

محمد بن صباح، فذهب حالاً إلى المدير ولم تكن له عادة بالتردد إليه قبل ذلك فقابله المدير بالاحترام، ولما جلس طلب من المدير أن يطلعه على العريضة التي جاءته فلم يفعل خوفاً من انتشار الفتنة، فقال له صباح: يا حضرة المدير، لا يخفى عليك أن لنا في سدة هذا البلد بضع عشرة سنة ولم نتداخل قط في أمر مما يجرى بين أهل الزبير ولا اشتكينا إلى الحكومة من أحد ولا اشتكى منا أحد، والآن جرت هذه القضية بين هؤلاء الشيوخ ورأينا أهل البلد أنهم تحاملوا على هذا الرجل الغريب تحاملاً غير لائق، فرأينا أنه يجب علينا ديناً ومروءة أن نتداخل في هذه القضية حتى تجري على سبيل العدل والإنصاف، فإن رأيت أن ترسلهم جميعاً إلى البصرة ليعقد لهم مجلس بنظر القاضي والمفتى فلا بأس، وأما كون هذا الرجل الغريب يجري عليه شيءٌ من نفى أو حبس أو غير ذلك من دون أن يثبت استحقاقه لذلك، فهذا لا يقع في بلدنا ما دام يمكننا الدفاع عنه بجاهنا ومالنا فليكن معلوماً لديكم، ثم انصرف.

وفي الحال أرسل إليَّ رسولاً يقول لي يسلم عليك

الشيخ صباح، ويقول لا تقلق ولا تخف، فلن يجري عليك شيء إلا بعد المباحثة والتحقيق، والظاهر أنه لا يقع شيء أصلاً إن شاء الله، فلما سمع مَنَ كان حاضراً عند المدير من الخصوم وأعوانهم كلام الشيخ صباح علموا كلهم أنهم لا يحصلون على طائل، لأن صباحاً أثقل منهم وزناً عند الحكومة وعند العامة، فصار كما قيل: مثل البغاث خَشَيْنَ وقْع الأجدل<sup>(۱)</sup>.

ثم إن المدير ذهب بنفسه إلى الشيخ ابن عوجان ودخل عليه وسأله عني، فقال له الشيخ: إن هذا الرجل لا يُصدر إلا الخير ونحن نعرفه جيداً، وقد حصل منه نفع كثير للبلد، والقائمون عليه ما بين حاسد وجاهل غبي، فلا تلتفت إلى ما يقال فيه، وكلاماً نحو هذا.

فرجع المدير لمن عنده مطمئنَّ الخاطر، فلم يتعرض لي بشيء أصلاً، ولما رأوا أن سياسة العنف لم تنجح لجؤوا إلى سياسة اللين والرفق، وكان الواسطة في ذلك ابن عبدالجبار،أرسل إلي يوماً أنه يحب أن يأتيني في

شطر بيت لدريد بن الصمّة، وأوله: وترى الفوارس من مهابة رمحه.

بيتي ولا يكون معى أحد، فجاءني وحده وجعل يقنعني، ويّزين لى أن أترك هذه الخطة التي أنا عليها، ويقول إن ذلك أنفع لي، ويقول لي أخبرنا عن غاية قصدك في هذه الحركة، فإننا لا نقصر عن مساعدتك فيما نقدر عليه من أمور الدنيا، ويقول لى من مالأك على هذا الأمر وكلاماً نحو هذا، مما يدل على أنهم كانوا يتهموني بأحد أمرين: إما أن يكون قصدى استلفات أنظار الناس إلي حتى أتحصل على شيء من دنياهم وإما أن أكون متكلماً عن لسان حزب سياسي يرمي إلى غرض مجهول عندهم، ونفيت كل ما ذكر وقلت إنى ليس لى غرض إلا تعليم الجاهل وتنبيه الغافل، وليس في وعظى ما يدل على طلب الدنيا ولا التداخل في أمور السياسة، وخرج من عندي بدون نتيجة.

ثم قال لي يوماً آخر ۔ أنا ومحمد العسافي وشاكر البغدادي ونحن في المسجد ۔ : إذا صلَّيتم فلا تقوموا فإن لي بكم حاجة، فتأخرنا بعد الصلاة حتى قام الناس، فجعل يكلمنا بنحو ما كلمني به سابقاً، ويقول للعسافي إنه بلغنا عنك كذا وكذا، وذكر أموراً مآلها السعي في نفي أناس من أكابر البلد، وأنكر العسافي ذلك وقال له أحبُ أن تجمعني بالذي بلِّغك عني.

ثم أرسل إلي يوماً آخر يقول: إنني في البيت فجئته وعنده أناس من الخصوم، منهم ابن حمود وابن دبيكل وأرسلوا إلى ابن مشرّي فحضر، وجرى بيننا كلام كثير، لا أقوم الآن على حفظه بلفظه ولا على ترتيبه، وأنا ذاكر مضمونه، وكان أكثر الكلام مع ابن حمود ومن جملة كلامه لما جاء ابن مشرّي... انتهى.

## تتمّـة المذكّـرات بقلم الشيخ تاصر إبراهيم الأحمـد قدّم عبد اللطيف الدليشي لهذه الصفحات المكمّلة لذكرات الشيخ الشنقيطي بالأسطر التالية: إلى هذا انتهى ما دُوّن في النسخة التي نقلت عنها الملام المذكور بأعلام، مع أن الحديث كما يبدو من سياق الكلام له تتمّة، إلا أنها غير موجودة، مما يدل على أنها إما ضائعة أو لم تنقل، وقد أعياني البحث لأعرف تكملة

البحث، فاتصلت بالدكتور محمد تقي الدين الهلالي زوج عائشة ابنة الشيخ، فلم أجد عنده خبراً، ثم اتصلت بتلميذه الشيخ ناصر الأحمد مدير مدرسة النجاة الأهلية من بعده فتفضل مشكوراً وأتمَّ أحداث سيرته، وقد لخصت منها بعبارته حرفياً ما يلي: ولكن الله تعالى لِمَا يعلم من حسن نيته، وطيب مقصده، رفعه عما رموه به، وخفضهم لسوء نيّتهم وخبث طويتهم، وكان أنصاره من أهل الزبير لشدة رغبتهم في سكناه بينهم والإقامة عندهم، أشاروا عليه بالزواج وأعانوه عليه، فتزوّج واطمأن للإقامة واستمرّ يدرّس ويعظ، ولكن لظروف طارئة سافر إلى الكويت، وأخذ هناك يعظ ويرشد، وكان يرى أن الوعظ في المساجد غير كاف لإنهاض أمة، بل يجب فتح مدارس تربّى الناشئة تربية صالحة، فبذر الفكرة في الكويت واستُجيب له، وبإذن من أميرها الشيخ مبارك الصباح وبمساعدته فتحت أول مدرسة في الكويت سمّوها «المباركية» وأثثوها، واستمرّ الشيخ هناك على وعظه وإرشاده حتى سنة ١٣٣٢هـ حين وقعت الحرب العالمية العامة واعتزمت إنجلترا احتلال البصرة، وكان الشيخ مبارك أمير الكويت يناصرهم ويُحبِّذ سياساتهم، ولكن الشيخ كان يندد بساسة إنجلترا، ويكشف عن مخازيها، ويُحرّض عليهم الناس في مجالسه ووعظه، فأغضب ذلك الشيخ مباركاً وأوعز إليه بمغادرة الكويت، فغادر إلى الزبير،

وفيها التحق الشيخ بالمجاهدين مع الجيش التركي، ولما انسحب إلى سوق الشيوخ والناصرية انسحب معه، ولما عاود الأتراك والمجاهدون الكرة جرت موقعة الشعيبة ثلاثة أيام، اندحر على إثرها الجيش التركى، فلما يئس الشيخ من الانتصار توجه إلى المملكة العربية السعودية، وحج في تلك السنة (١٣٣٣هـ) وبعده رجع إلى عنيزة، وبقى أكثر من سنتين يعظ ويُدرَّس، ومن تلاميذه هناك الشيخ عبدالرحمن السعدي، ثم حصل ما اضطرّه إلى مغادرة عنيزة فيمم وجهه جهة الكويت، وكان الشيخ مبارك قد توفى وتولى بعده ابنه الشيخ جابر، فرحب به، وبعد فترة، توقي الشيخ جابر وتولى بعده أخوه الشيخ سالم، وكان صالحاً ولكن أعداء الشيخ الشنقيطي من الحُسَّد أوغروا صدر الأمير عليه فأمره بمفارقة الكويت، ففارقها إلى الزبير، واعتزم الإقامة فيه، فباشر الوعظ والإرشاد، فانتفع به كثيرون، ثم بدأ يحتُّ على تشكيل مدرسة للعلوم الدينية والدنيوية، تربّي الجيل الصاعد تربية قويمة سامية، وبعد جهود متواصلة، وطرِّق شتَّى الأبواب لإيقاظ الهمم الخامدة،

وتذليل جميع العقبات الرسمية وغير الرسمية، استطاع الشيخ بمساعدة المخلصين من أهل الزبير وعلمائها، فتشكلت لجنة مؤلفة من السيّد عبد الوهاب الطباطبائي والشيخ محمد العسّائي وسليمان السويدان وناصر الأحمد والشيخ محمد العوجان والحاج عبد المحسن المهيدب والحاج إبراهيم العبد الله البسام والحاج محمد العقيل وداود البريكان والشيخ محمد السّند والشيخ محمد الشنقيطي.

تفرّعت من هذه اللجنة لجنتان للمناهج وللتأسيس، حتى حصلت اللجنة على إذن من وزارة الداخلية، في ٢١ أكتوبر ١٩٢٢م، كما جاء الإذن أيضاً من وزارة المعارف في ٨ كانون الثاني ١٩٢٣م، وسمّيت مدرسة «النجاة»، وقد أعان على إنشائها كثير من المحسنين والتجار ومحبي العلم والدين، بفضل مساعي الشيخ الشنقيطي وصحبه، وما زالت المدرسة تؤدّي رسالتها الشقافية والدينية والقومية بروح سامية عالية ثابتة، فتخرّج منها طلاب يشار إليهم بالبنان، مثال الدكتورين الأخوين عبدالله وعبدالعزيز البسام نجلي إبراهيم

البسام، والمحامي عبدالرزاق الحمود والشيخ ناصر بن إبراهيم الأحمد مدير مدرسة النجاة الآن، والأستاذ أحمد الحمد الصالح مدير غرفة التجارة بالبصرة، ومعظم الأساتذة والأطباء الزبيريين.

ازدهرت هذه المدرسة، حتى طارت شهرتها في كثير من البلاد العربية المجاورة مثل الكويت والمملكة العربية السعودية، كل ذلك بفضل جهود الشيخ محمد الشنقيطي.

وقد أصيب بقرحة في أعلى فخذه أعجزت نطس الأطباء فتوفي في ضحوة يوم الجمعة ١٤ جمادى الآخرة ١٣٥١هـ الموافق ١٢ تشرين الأول ١٩٣٢م ودفن في مقبرة الحسن البصري، وقد أنجب ابنة تزوجها الشيخ تقي الدين الهلالي، وكان بعد تأسيس مدرسة النجاة للبنين سعى في تأسيس مدرسة للبنات، فلقي تزمّتاً وعنتاً كثيراً من العامة والمتعصبين ممن يتحرّجون باسم الدين، والدين أفسح من ذلك.

كان الشيخ عالماً فاضلاً، إماماً باللغة، عالمًا بالشعر، يحفظ الدواوين الستة، وكثيراً من شعر فحول الشعراء من جاهليين وإسلاميين، كما كانت له اليد الطولى في علم الأنساب، ويروي كتب الصحاح في الحديث ويحدث بها، ويدرس علم أصول الحديث وأصول الفقه.

أما خُلقه فكان عظيماً، فهو كريم يؤثر على نفسه، لا يرد حاجة محتاج يستطيع قضاءها، ولا يمسك شيئاً سوى كتبه، حليم لا يستفزه جهل جاهل، شجاع لا تنال منه المصائب، ولا النوائب، رحب الصدر، يتقبل البحث في أي موضوع، لا تأخذه في الله لومة لائم، يفهم الدين فهماً حقيقياً، من غير تزمت ولا تعصب.

ولم نعثر له على مؤلفاته إلا ما ورد من شعره، وما اختصرناه هنا من تاريخ حياته بخط يده وإملائه (يقصد مذكراته) ويقع في سبعين صفحة، وقد أنجب ولدًا اسمه يوسف، وبنتاً تزوجها الشيخ تقي الدين الهلالي ـ كما مر معنا ـ وله ابن آخر يدعى «أمين».. انتهت تتمة الشيخ الأحمد.

\*\*\*

ثم ختم عبداللطيف الدليشي تلك المذكرات وتكملتها بالأسطر التالية: «وإلى هنا انتهى ما أورده الشيخ ناصر الأحمد من إكمال تاريخ حياة شيخه محمد أمين الشنقيطي وسيرته، وبه ينتهى البحث آملين أن نكون قد استوعبناه من جميع أطرافه، مع علمنا بأن متابعة تاريخ حياة الشيخ الشنقيطى والإلمام بها لم تكن من السهولة واليسر بالأمر الذي يُظَنُّ، وذلك لعدة أسباب: منها صعوبة متابعة أسفاره وتحركاته، فهو دائب الحركة كثير التنقل، سيما وقد ظهر في ظروف صعبة كثيرة الاضطراب والمخاوف، والذى يتابع خط أسفاره ابتداءً من شنقيط إلى تنقله بين مدن المغرب، كمر اكش والصويرة والدار البيضاء ورباط الفتح وطنجة، ثم دخوله مصر ومنها إلى الحجاز، جدة ومكة، ويعود إلى جدة ثم إلى رابغ فالمدينة المنورة، ويسافر بعد ذلك إلى الهند ومنها إلى عُمان فالبحرين والأحساء، ثم يعود إلى البحرين فالكويت والزبير في العراق، ثم يعود إلى الكويت، وإلى حيث يغادرها مكرهاً إلى الزبير، ثم يخف إلى بغداد ويتركها إلى السماوة فعنيزة، فمكة والمدينة ثم يعود الى نجد متنقلاً بين حائل وعنيزة، ثم يعود إلى الديار المقدسة والحجاز بمعية الشيخ أحمد

الجابر، ويعود بعدها إلى القصيم، وبعد الهدنة يعرّج على الكويت، ثم يغادرها ثانية بالإكرام، حيث يستقر في الزبير، فهذا الخط البياني المتعرّج لأسفار الشيخ الشنقيطي وتنقّلاته حريٌّ بأن يتعب الباحث في متابعته.

هذا من جهة، ومن الجهة الأخرى، تعترض المحقَّق أسماءُ الكتب ومؤلفيها التي درسها في المغرب والحجاز والأحساء، وهو ينوّه بذكرها تنويهاً مقتضباً لا يكاد يفهم منه شيء إلا بعد التقصّي وطول المتابعة، وربما كانت هذه الكتب مشهورة في زمانه، وفي البلد الذي حلّ فيه، أما اليوم فتكاد تكون مجهولة غامضة، سيما ومعظم المكتبات هنا تفتقر إلى أمثال هذه الكتب المشهورة في الأندلس وبلاد المغرب، وربما حتى ما كان منها في مكة والمدينة.

والشيء الآخر الذي يحتاج من الباحث إلى جهد لا يستهان به من أجل مقارنة الأحداث، ومتابعة سيرة الشيخ بالنسبة لها، ما يذكره بعض المؤرخين من أحداث بالتاريخ الهجري وبعضهم بالتاريخ الميلادي فقط، وحتى لو قدر للباحث أن يحوّل السنين الهجرية إلى ميلادية أو بالعكس، فهناك ما يحدث من اختلاف في الأشهر، مما

يجعل الحكم على الوقائع غير دقيق، كما أن اختلاف روايات المؤرخين وعدم توخي الدقة لدى بعضهم يجعل الباحث يعيد النظر في حكمه على الأحداث مرات ومرات.

وإلى غير ذلك مما ورد محرفاً بمذكرات الشيخ الشنقيطي بسبب عدم الدقة أو الجهل في النقل، ولكنا مع هذا لم نَـألُ جهداً في التغلب على مثل هذه الصعاب،إضافة إلى ما أوردناه من تحليل للأنساب الغامضة في تجافي بعض المسؤولين له، وعدم رغبتهم في احتمال صراحته، مما أدى إلى قلة راحته ومطاردته، الشيء الذي تسبب عنه عدم استقراره في بلد واحد وكثرة أسفاره وضربه في البلاد، وذلك عدا ما أثير حوله من ضجيج حاسديه وجمود مناوئيه وجهل الناس به في سنين مليئة بالحروب والخوف والفوضى.

ولكننا نعود فنقول: لقد خرج من بين كل هذه المصاعب ناصعَ الجبين، مستقيماً على الحق، فلم يوارب ولم يداهن، ولم يمارِ، ولم يحِد عن طريق الدين الصحيح والإيمان القويم، فهو خالد في سيرته ومدرسته وطلابه، رحمه الله».. انتهى كلام الدليشي.

بلاث وتستعبر دمائتيم والغرم يغطف الوآن خسا قبل المشوؤ ةالنبويه وابتدائه ومعظت بعفز شاقيم ال بوهمعه د المكالخ خره الال مردوران وأحد المتاع وال عفر معرون فالمداحة فالمرف 2200 دمتابن عاشروجفورسالة عيتهم مليل واحدت العروموي خالئان يلقشوانه وتلقينا سمله معره وأرات جملة مرفص فدالى عليه والمطلغات ودواوين السة miller وفدية والمقص . ال عين وموالفا لأمل المعل و عل خبرهم ومن عذه ما عد عد الله 11:00 40 منبان وكانوا يصفونن علوقعذ فاشعره وتاسط القصا لدا فتور الملسرين تمادينهون علوالحث ملالتعلى ال فعرمن الشطان ى لغابة والموحيد والبابه الغرابية منطومه لديشة فيعاعلا لعربيه بغول فيعاكل متراج وبنها مارع مستندان والعرصية فصيدة لداولها وصاحانه" والبالية فصيدة لدطويله بدريد الترضائن فله قد سايب الكه بالولها حصاحانه" والبالية فصيدة لدطويله بدريد الترضائن فله في سايب الكه بالولها حفرة أنج وحفا ال حيران وصارته فاملكه في الشعر في عجل الاال فريشوف نقد: ومعرفة مستدى وديداحس منه، فا نشاك ودوديد م كثرمت لان وألماذل منذديفت ومرضه بعطى المعرفة طتستوخه حازط عرائنديد لطليرالعلم فحالا مصارو يختفه ومعان المتصارامس وعاليتا الثيروذاكرت في ذلك بعقون لع معرفة ولم يشرعا يذلك وتكربى אינות שונטב בלי ومد رعة بن الان الانعان الوقة ت الذي ارادال جر وربا طالفته وطني والمطروش فاجعت السار فدخلت بعن مستقط فوجدور المشيطاة المقا ف مدن المغرب كالم موترة ومراكل والدارايية م<del>ارود الم</del>لز مر علد فلرم والله فرعيت ورج فساومها لتره اللوالاوم المترتا العتم والاحل والل ومعاانه فوجد فنون قارموك فان وجدناوه رجوتهما الامت تعم 61/11/2 وعودا عظيها اهالا كتيري الد والاصامة الدوكر فرفي موزاد في Ville العادية فالذ لاحوال ال Lalgunni 2,3

صفحة أخرى من المذكرات بخط يده

## محمد الأمين الشنقيطي من شنقيط إلى عنيزة والزبير<sup>(۱)</sup>

عبدالرحمن الشبيلي

ظلت مدرسة النجاة بالزبير في ولاية البصرة (جنوب العراق) إحدى نقاط اهتمامي التوثيقي، منذ أن بدأت بتتبع سِيَر بعض الأعلام، حيث كانت الدراسة فيها واحدة من القواسم المشتركة بينهم، وشكلت إحدى مفردات التأثير في الحياة الثقافية في منطقة الخليج والأحساء ونجد بخاصة، بشكل قد لا يماثله إلا مدرسة الفلاح التي تأسست في جدة مطلع القرن الماضي بجهود مؤسسها محمد علي زينل.

ومن مدرسة النجاة تلك، اتسع الاهتمام ليشمل مؤسِّسَها

(١) محاضرة ألقيت في عنيزة عام ١٤٢٢ه - ٢٠١١م ، وفي نواكشوط عام ١٤٢٥ه - ٢٠١٣م.

الشيخ محمداً الأمين الشنقيطي، الذي ساقته الأقدار من بلاد شنقيط فيما يسمى الآن الجمهورية الإسلامية الموريتانية، ليستقر فترة في مكة المكرمة والمدينة المنورة، ثم لتحذف به ثانية نحو الكويت والزبير وعنيزة، وليترك علامات ثقافية مشهودة في سير العديد من أعلام المنطقة ومشايخها ومثقفيها، وليتكرر ذكره في الكتب التي تناولت تاريخ الكويت وعنيزة والزبير، وغيرها.

ومن خلال الاهتمام بتاريخ المدرسة وسيرة مؤسسها، لفت نظري ما وجدته في تراث العلامة حمد الجاسر، من نبذ عن الشيخ الشنقيطي، كان أبرزها نبذة موسعة نشرها فيمجلة العرب (المجلد ٢٠) عن سيرة الشنقيطي، مشيراً فيها إلى أن عدداً من جيل التعليم المبكر في نجد قد تتلمذ عليه، ذاكراً من تلاميذه علامة عنيزة الشيخ عبدالرحمن السعدي وأستاذ الجيل التعليمي فيها صالح ابن صالح، ثم ذكر أن الشنقيطي كان على علاقة وثيقة مع هذه المدينة وأهلها، وتربطه صداقة عميقة مع وجيه عنيزة المعروف علي العبدالله العبدالرحمن البسام المقيم بين عنيزة والبصرة والزبير، وأن الشنقيطي قد زار عنيزة مرتين وأقام بها نحو عامين وقابل الملك عبد العزيز في منزل محمد السليمان الشبيلي، ثم أشار الجاسر في تلك النبذة الموسعة إلى صدور كتاب في عام ١٤٠١هـ (١٩٨١م) عن سيرة الشنقيطي من تأليف عبد اللطيف أحمد الدليشي الخالدي من إصدار وزارة الأوقاف العراقية، وهو ما شجعني على تقديم هذا العرض، الذي يركز على بسط سيرة الشيخ الشنقيطي وعلى جهوده في تأسيس مدرسة النجاة، وعلى تفاصيل أسباب إقامته في الزبير وعنيزة بعد الحجاز.

والواقع أن الاطلاع على هذا الكتاب قد جلا غموضاً كان يحيط في ذهني، وبخاصة حيال تاريخ افتتاح المدرسة بالتحديد.

وتنبغي الإشارة قبل استعراض الكتاب وسيرة شخصيته، إلى أن هناك العديد ممن عرفهم الحجاز قديماً وحديثاً بهذا الاسم (محمد الأمين الشنقيطي) ومنهم: الشيخ محمد الأمين (الجكني) الشنقيطي، المتوفى عام ١٣٩٣هـ (١٩٧٤م) في مكة المكرمة، وهو مؤلف كتاب «أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن»، وكان من تلاميذه الشيخ محمد العثيمين، لكن التفريق بينهم يتضح من خلال تفصيل سيرته وصورته، حيث قد لا يكون بينهم وشائج قربى أسرية.

كما تنبغي الإشادة بالجهد البحثي والتأليفي الأصيل الذي قام به المؤلف لاستقصاء جوانب سيرة هذه الشخصية، من خلال مراجعه التي بلغت الستين، ومن خلال مفردات عناوين محتوياته التي اقتربت من الخمسين، كما أن الكتاب وعنوانه (الشيخ محمد أمين الشنقيطي: حياته، مذكراته، علاقته بملوك وشيوخ الجزيرة العربية) مخدوم بما يحتاج إليه الباحث من فهارس الأعلام والأمكنة والبقاع، والكتاب بجودة تأليفه، يعدّ نتمة ثمينة للكتب العديدة والمتنوعة التي صدرت عن تاريخ الكويت والبصرة والزبير والقصيم.

أسهب المؤلف، بما يشبه عمل المحققين، من حيث الشروح والهوامش الموسعة والتصويبات، مما يزيد في

تقدير أصالة عمله وجديته، وكان وعد في ختام مقدمته بأن يواصل جهده التوثيقي في تدوين تراجم أولئك الذين عاصروا الشنقيطي، ممن لهم فضل في نشر الوعي الفكري في جنوب العراق، ذاكراً محمداً الخليفة النبهاني ومحمداً العسافي مثالين عليهم، وتمنى أن يكون كتابه بداية سلسلة تحت عنوان: من أعلام الفكر الإسلامي في البصرة، إلا أنه على ما يبدو لم يتمكن من ذلك.

وفضلاً عما امتاز به الكتاب من جودة العبارة، وأصالة البحث، فقد أحسن المؤلف صنعاً بتخصيص الصفحات الستين الأُوَل من مؤلفه لإعطاء فكرة موسعة عن بلاد شنقيط (التي تعني في اللغة البربرية: عيون الخيل) جغرافياً وتاريخياً وسياسياً، وتقديم تفصيل لتركيبتها السكانية المكونة من العرب والبربر والزنوج، وأبان المؤلف شيئاً عن تاريخ موريتانيا (الاسم الذي أطلقه الرومان، وتعني بلاد المورو أي الرجال السمر) وشيئاً عن تاريخ دخولها في الإسلام، مع وصول القائد عقبة بن نافع إلى شاطئ المحيط الأطلسي عام ٥٠هد (٦٧٠م). ويبدو من فحوى الكتاب، أن المؤلف (الدليشي) قد عاصر شخصية الكتاب (الشنقيطي) حيث كان الأول طالباً في مدرسة الرحمانية بالبصرة في الفترة التي كان فيها الشنقيطي مديراً لمدرسة النجاة في الزبير بين عامي ١٣٤٣ و ١٣٥١هـ (١٩٢٣ ـ ١٩٣٢م) وفضلاً عن معاصرته تلك التي جعلت من المؤلف يكتب عن شخصية معروفة في مجتمع بيئته، فإنه قد ارتكز في تأليف كتابه على مصادر عدة من أهمها:

١ - مذكرات الشيخ الشنقيطي (في نحو ٧٠ صفحة)
وقد حررها بنفسه إبان إقامته في عنيزة عام ١٣٣٦هـ
(١٩١٨م) لكنها لم تغط فترة إقامته تلك فيها وما بعدها.

٢ ـ التتمة التي أضافها تلميذه ـ وخليفته في مدرسة النجاة ـ ناصر الأحمد.

٣ - المعلومات التي استقاها المؤلف مشافهة من تلميذه محمد العسائي وهو من أهل عنيزة المقيمين في العراق، والذي كان ممن لازم الشنقيطي طيلة فترة إقامته في العراق.

٤ - البحث الذي قام به المؤلف (الدليشي) عن تاريخ شنقيط وجغرافيتها (وهي البيئة التي نشأ فيها الشيخ الشنقيطي قبل هجرته إلى بلدان شبه الجزيرة العربية) يضاف إلى ذلك ما تتبعه المؤلف من شعر الشناقطة وثقافتهم الأدبية.

٥ - روايات شفهية من عدد من الشخصيات التي درست في مدرسة النجاة، أو عاصرت، أو كانت على علاقة صداقة مع الشنقيطي.

٦ - اقتباسات من كتاب تاريخ الكويت للمؤرخ والصحفي المعروف عبد العزيز الرشيد، ومن كتاب التحفة النبهانية لمحمد خليفة النبهاني.

٧ - اقتباسات من مقال موسع عن موريتانيا نشرته
مجلة العربي الكويتية في العدد (٢٥) من سنتها الثانية
(١٩٦٠م) بقلم محمد عبدالله عنان.

٨ - نقولات من كتاب الوسيط في تراجم أدباء شنقيط لأحمد أمين الشنقيطي المتوفى كما سلف عام ١٣٣١هـ (١٩١٣م). عاش الشنقيطي ستة وخمسين عاماً، أمضى منها ثلاثاً وعشرين سنة في النشأة وطلب العلم، ثم بدأ بالترحال بدءاً من بلدان المغرب (الصويرة ومراكش وطنجة والرباط والدار البيضاء) مروراً بمدن الحجاز (مكة المكرمة والمدينة المنورة) وبالكويت ومدن نجد (وبخاصة عنيزة) وانتهاءً بالزبير.

وبينما يشير مؤلف الكتاب إلى رحلات قام بها الشنقيطي إلى الأحساء وعُمان واليمن والهند، فإنه لا يعطي تفصيلات عنها ولا عن دواعي سفره إليها مثلما أنه لم يعط معلومات كافية عن إقامته في الحجاز.

ولد الشيخ الشنقيطي عام ١٢٩٣ه (١٨٧٦م) في بلاد شنقيط، في منطقة القبلة جنوب موريتانيا تسمى العُقل<sup>(۱)</sup>، لكن السيرة لا تتطرق إلى طفولته باستثناء ما ذكر عن وفاة أمه وهو صغير، وأنه حفظ القرآن الكريم قبل البلوغ، ثم انضم إلى حلقات الدرس لدى علماء بلدته، فدرس مجموعة متنوعة من كتب الفقه والنحو وشعر المعلقات.

 (١) ذكر الدليشي أنه وُلد في منطقة من شنقيط قريبة من تمبكتو الواقعة في مالي، وهي معلومة غير دقيقة. وناقش الكتاب مسألة احتمال انتهاء نسب الشنقيطي إلى العلويين (الأشراف) وهجرة الحسنيين (الأدارسة) من الحجاز في حدود عام ١٦٩هه إلى المغرب، ثم سرد الكتاب قصة إصابته بالجدري في حدود عام (١٣١٨هه محمد التركزي الشنقيطي وزيارتهما معاً للشيخ محمد عبده مفتي الديار المصرية.

ثم يروي قصة أدائه الحج عام (١٣١٩هـ - ١٩٠١م) وإصابته بالملاريا التي أقعدته عامين في المدينة المنورة، ذاكراً بعض العلماء الذين درس عليهم، وكان من أبرزهم أديب الحجاز عبدالجليل برًادة.

ثم عاد إلى مكة المكرمة، ليضطره مرض أستاذه وصديق والده الشيخ أحمد سالم بن الحسن الديماني إلى ملازمته حتى وفاة الديماني في حج ذلك العام (١٣٢٥ه - ١٩٠٧م)، لكنه استثمر إقامته تلك في الالتحاق بحلقات الدرس في الحرم الشريف، حيث توسع في دراسة النحو والحديث والأدب والمنطق والأصول والتجويد ونحوها في حلقة العلامة المغربي شعيب بن عبدالرحمن الدكالي المراكشي (المتوفى عام ١٩٤٣م) وهنا يذكر المؤلف أن احتلال فرنسا لموريتانيا عام ١٣٢٥هه (١٩٠٧م) قد دفع الشنقيطي إلى صرف النظر عن العودة إلى بلاده رغم حنينه إليها، وهو ما صادف وفاة شريف مكة (عون) وتولِّي الشريف حسين حكم الحجاز وإعلانه الثورة العربية، وأورد الشنقيطي في مذكراته أنه نظم قصيدة في مدح الشريف حسين قال في مطلعها:

سلام أريج المسك من دون نشره ويُنسي نديمَ الخمر صهباءَ خمره ويُنسي من المحبوب وردةَ خـده وأجفانَه المرضى ودقـةَ خصـره

وختمها بقوله:

خذوها على علأتهما وعليكم

سسلام أريج المسك من دون تشرره

لم يكن الشنقيطي مختلفاً عن غيره من علماء الشناقطة من حيث قول الشعر ، لكنه كان يعترف بأنه لا يعد نفسه في عداد الشعراء من أهل شنقيط.

ويورد الكتاب معلومة مختصرة يفهم منها أن عهده بالتدريس قد بدأ عام ١٣٢٦هـ (١٩٠٨م) في مكة المكرمة عندما طلب إليه شيخه شعيب الذي سافر إلى تركيا، أن يحل محله في تدريس طلبته من قازان مقامات الحريري، وألفية العراقي في مصطلح الحديث.

وهنا لابد مرة أخرى من الإشادة بالهوامش الغزيرة التي كان الدليشي يضيفها إلى كتابه للتعريف بكل الشخصيات والكتب والمواقع التي يمر على ذكرها، لدرجة قد تطغى أحياناً على متن الكتاب.

لكن الدليشي بقدر ما يُغني الكتاب بهوامشه، فإننا نجده بأسطر لا تتجاوز أصابع اليد الواحدة يختزل مرحلة مهمة لم تتجاوز عاماً واحداً من عمر الشنقيطي ينتقل فيها من الحجاز إلى الهند ثم عُمان والبحرين والأحساء، ويتلقى في الهفوف دروساً على يد الشيخين علي بن عكاس وعبدالعزيز بن حمد آل مبارك وينزل في مدرسة الشيخ أبي بكر. إقامته في الزبيروتاسيس مدرسة النجاة :

لم تكن مصادفةً هجرةُ الشيخ الشنقيطي إلى الزبير بأكثر من طلب تلقاه من أستاذه الشيخ شعيب للتوجه إلى هناك ليتولى إدارة مسجد ومدرسة بناهما الشيخ مزعل باشا السعدون في الزبير، حيث كان الشيخ شعيب يزمع العودة إلى المغرب، فسافر الشنقيطي من الأحساء برفقة أستاذه الشيخ عبدالعزيز بن حمد آل مبارك، غير أنه بوصوله إلى الزبير سنة ١٣٢٧هـ (١٩٠٩م) وجد أن الشيخ مزعلاً قد توفي، وأن العلامة المغربي الشيخ محمد بن رابح قد اختير لإدارة المسجد والمدرسة، فحل الشنقيطي ضيفاً عند على عبدالله عبد الرحمن البسام وإخوته، وكان ينوى العودة إلى مكة المكرمة، لكنَّ بعضَ الطلبة والأهلين في الزبير، يكتشفون مواهبه التدريسية ويلحون عليه بالبقاء في الزبير حيث ذاع صيته مدرساً وواعظاً ومرشداً، وشجعوه على الزواج في العام نفسه، فاقترن بأم أولاده لولوة بنت سلطان السلطان (الطويل) حيث أنجبا أربع بنات وابنين بقي

منهم يوسف وعائشة وميمونة.

لكن الشيخ الشنقيطي الذي ينغمس في أحداث السياسة في جنوب العراق وتجرُّه دوامة النزاع بين الإنجليز والعثمانيين في رأس الخليج، يضطر للتنقل بين الكويت ونجد وبغداد، ثم يعود ثانية نحو الاستقرار في الزبير، حيث تتلاقى رغبة الوجهاء من أهل الزبير لإيجاد موقع متميز لهم في محيط إقليمي يغمره الجهل والصراعات، فاتجهوا في عام ١٣٣٩هـ (١٩٢٠م) إلى المطالبة بإنشاء جمعية النجاة الخيرية التي صارت فيما بعد مظلة لتحقيق المطلب الأهم وهو مدرسة النجاة الشهيرة، كما أسّس في الزبير أيضاً مدرسة لتعليم البنات بناء على اقتراح عبداللطيف باشا المنديل ومؤازرته.

وقد استغرق الحصول على الترخيص للجمعية نحو ثلاثة أعوام فاتجه أعضاؤها إلى طلب تأسيس المدرسة الأهلية، حيث صدر فسحها في ٨ كانون الثاني من سنة ١٩٢٣م، وقد تضمنت قائمة مؤسسي هذه الجمعية والمدرسة ـ بالإضافة إلى اسم الشيخ الشنقيطي ـ كلاً من: عبدالوهاب الطباطبائي ومحمد العوجان ومحمد السند ومحمد العقيل وإبراهيم بن عبدالله البسام وعبدالمحسن المهيدبوداود البريكانومحمد العسافيوسليمان السويدان وناصر الأحمد وغيرهم.

اشتهرت المدرسة بقوة مقرراتها، وبكفاية معلميها الذين كان فيهم العراقي والمصري والمغربي، وبتنوع مناهجها،وهي وإن لم تتبع التعليم النظامي فإن خريجيها كانوا يقبلون في فصول عالية.

وكان ممن تخرج فيها في عهده الأخوان عبدالله وعبدالعزيز ابنا إبراهيم البسام والمحامي عبدالرزاق الحمود، والشيخ ناصر بن إبراهيم الأحمد الذي حل محله في إدارة المدرسة بعد وفاته، وأحمد بن حمد الصالح مدير غرفة التجارة في البصرة، وعبدالله محمد الشبل مدير شركة أبي الخصيب، الذي أكمل دراسته في الكلية العسكرية في بغداد سنة ١٩٣٧م، ومحمد العسافي السابق ذكره.

کما درس فیھا فے عهدہ أستاذ الجیل صالح بن ناصر

الصالح رائد التعليم الحديث في عنيزة، وفي تقديري أنه درس فيها بين عامي (١٣٤٣هـ - ١٣٤٦ههـ)، بقرينة أن الأستاذ صالحاً عاد عام ١٣٤٧هـ إلى عنيزة لينشئ مدرسته الأهلية، يرافقه شقيقه عبدالمحسن.

ويبين كتاب: الزبير وصفحات مشرقة من تاريخه العلمي والثقافي لعبد العزيز الناصر (صدر عام ١٤٣١هـ – ٢٠١٠م) أسماء من كان يدرس فيها حتى أواخر الستينات الهجرية، ومنهم كثير من أبناء البسام والذكير والسليم وغيرهم.

كما يوضح كتاب الناصر أن المدرسة أصبحت في التسعينيات الهجرية (السبعينيات الميلادية) ضمن منظومة المدارس الحكومية العراقية، بعد أن استمرت عقوداً تؤدي رسالتها التعليمية السامية.

زيارة عنيزة والإقامة فيها :

إذا كان توجُّه الشنقيطي نحو الزبير محض مصادفة، فإن اختياره التوجه نحو القصيم قد جاء دون تخطيط،

فلقد كان - هارباً من الإنجليز - حل في بغداد ضيفاً في منزل العسافي في حدود منتصف عام ١٣٣٣هـ (١٩١٥م) والتقى فيها بعدد من العلماء ومن بينهم محمود شكري الألوسي، لكنه ما إن أمضى بضعة أشهر، حتى خشى مرة أخرى من قبضة الإنجليز، فانضم إلى قافلة متجهة إلى نجد بدءاً بحائل التي حل فيها ضيفاً على أحد تلاميذه، وعقد دروسا في بعض العلوم لمجموعة من المشايخ والطلاب، ثم ارتحل إلى عنيزة ضيفاً على زميله في الدراسة الشيخ صالح العثمان القاضى، وكان ممن تبادل معه الزيارة على الدوام محمد السليمان الشبيلي أحد تجار عنيزة ووجهائها، وهنا يمكن إيجاز علاقته بهذه المدينة على النحو الآتي:

١ \_ أنه على ما يبدو زارها مرتين، وأقام فيها نحو عامين.

٢ - أنه في خلال إقامته التقى الملك عبد العزيز، الذي محض الشنقيطي النصح بالابتعاد عن السياسة وعن مناكفة الإنجليز والتفرغ للعلم والدعوة.

۲- أنه استثمر فرصة بقائه في هذه المدينة فكتب مذكراته

(في نحو٧٠ صفحة) التي استنسخها (سنة ١٣٣٦هـ) عبدالله العبدالرحمن البسام وسليمان الصالح البسام وعبدالله المحمد المنصور، ثم نقلها عنهم عام ١٣٧٥هـ (١٩٥٥م) أحمد حمد الصالح مدير غرفة تجارة البصرة، وقد قام تلميذه ناصر الأحمد بإضافة أهم الأحداث التي وقعت حتى تاريخ وفاة الشنقيطي.

٤ - والمعتقد - بما أن الشيخ عبدالرحمن السعدي كان أحد من تتلمذ على الشيخ الشنقيطي - أنه يكون استفاد منه في خلال إقامته تلك في عنيزة.

٥ - أنه التقى في عنيزة قبيل حج عام ١٣٣٦هـ بأحمد الجابر الصباح الذي تولّى حكم الكويت في رجب من عام ١٣٣٩هـ، وكانت تربطه مودة خاصة بالملك عبدالعزيز، فرافقه الشنقيطي لحج ذلك العام، وقد زارا الشريف حسيناً، الذي كان الشنقيطي مدحه بقصيدة سلفت الإشارة إليها، ويبدو أن الشنقيطي عاد من الحج إلى عنيزة مكملاً فيها إقامته.

٦ ـ لا يورد الكتاب في هذا السياق شيئاً عن علاقته بآل البسام في أثناء إقامته في عنيزة، سوى ما ذكر من نسخ مذكراته، والغالب أنه تشرّب معرفته بالمدينة من خلال صداقته الوطيدة بوجهاء هذه الأسرة المقيمين في البصرة والزبير، علماً بأن بعض المصادر تشير إلى أنه كان في عنيزة في ضيافتهم.

٧- لا تشير المراجع إلى أسباب مغادرته المفاجئة لعنيزة.

## علاقته بالكويت وحكامها ،

مع أن الشنقيطي لم يتخذ من الكويت مقراً لإقامة طويلة، لكن قصته فيما يتصل بإقامتيه في الزبير وعنيزة لا تكتمل دون المرور على ذكر الكويت وحكامها.

فلقد سبقت الإشارة إلى أن الشنقيطي، قد زج نفسه بمناصرة خاسرة للحكم العثماني في جنوب العراق، وبحض الأهالي على عصيان تأييد حكام الخليج وعربستان للإنجليز، بل لقد شارك فعلياً في معركتي كوت الزين في الإنجليز، بل لقد شارك فعلياً في معركتي كوت الزين في ما جعل من وجود الشنقيطي في المنطقة، ومن تدخّله في ما جعل من وجود الشنقيطي في المنطقة، ومن تدخّله في السياسة، ومن جهوده التحريضية، محلَّ تذمر الإنجليز وحكام المنطقة على حد سواء.

ويمكن تلخيص علاقة الشنقيطي بالكويت وحكامها بالنقاط الآتية:

۱ – بعد مرور نحو أربع سنوات من استقراره في الزبير، وتحديداً في عام ١٣٣١هـ (١٩١٣م) جاءته دعوة من فرحان الفهد الخالد الخضير أحد مؤسسى الجمعية الخيرية في الكويت (التي كانت قد افتتحت في العام نفسه) وهي الجمعية التي دأبت على دعوة عدد من رواد الفكر الإسلامي (كالثعالبي ورشيد رضا ومصطفى المنفلوطي) وهنا ينفى الكتاب أى صلة للشنقيطى بتأسيس تلك الجمعية أو بإنشاء المدرسة المباركية ( ١٣٣٠هـ) وقد بقي الشنقيطي في الكويت عدة أشهر يعظ الناس ويرشدهم، ويبدو أنه وصديقه حافظ وهبة بدءا يتدخّلان في الشأن الداخلي الكويتي محرّضين الناس - ضد الإنجليز - على عدم تقديم الدعم للشيخ خزغل حاكم عربستان (صديق الشيخ مبارك) في مواجهة الجيش العثماني، وهو ما جعل

الشيخَ مباركاً يتحفظ على بقاء الشنقيطي في الكويت، ويتسبب في عودته إلى الزبير، مع ترك أهله حيث كانوا في الكويت.

٢ - وقد تكرر له الموقف نفسه مع الشيخ سالم المبارك الصباح في عام ١٣٣٧هـ الذي تولى الحكم في عام ١٣٣٥هـ بعد وفاة أخيه الشيخ جابر، فظن الشنقيطي الذي قرر الخروج من عنيزة (دون أن تظهر أسباب ذلك) أن نظرة الحاكم إليه قد تغيرت بانتهاء حكم الشيخ مبارك وبعد إعلان الهدنة بعد الحرب العالمية الأولى، وكان يأمل في أن يستقر في الكويت ويسهم في نهضتها العلمية، إلا أنه فوجئ بموقف أعنف من الشيخ سالم الذي ربما بلغه سفر الشيخ الشنقيطي للحج مع الشيخ أحمد الجابر من عنيزة كما سلف، فاضطر الشنقيطي للسفر إلى الزبير للاستقرار فيها.

٣ - لكن الشنقيطي الذي اضطر لمغادرة الكويت مرتين، يجد التعويض بعد أعوام في الموقفين الشعبي والرسمي، عندما دعي لزيارة الكويت والاحتفاء به وتكريمه والاعتذار له، حيث جاءت الدعوة هذه المرة

في رمضان المبارك من سنة ١٣٤٣هـ (١٩٢٤م) من النادي الأدبي، وكان حاكمها حينئذ هو صديقه الشيخ أحمد الجابر زميله في رحلة الحج من عنيزة عام ١٣٣٦هـ، وكان النادي قد تأسس قبل عام واحد، وتبارى في مدحه شعراء الكويت (من أمثال سليمان العدساني وعبداللطيف النصف) نشرت قصائدهم في الكتاب.

## توجهاتــه الفكريــة :

لا تظهر سيرة الشيخ الشنقيطي - كما كتبها الدليشي - أن له مدرسة فقهية ينفرد بها عمن سواه في عصره، بقدر ما كان مدرساً وواعظاً مستنيراً، ووسطياً في نهجه، منصرفاً للدعوة، صافي المعتقد لم يرد في الكتاب ما يوحي بانتمائه إلى فرقة أو طائفة من الطوائف أو الطرق الصوفية المنتشرة في عصره في مغرب العالم العربي أو مشرقه، كما أنه، باستثناء مذكراته المخطوطة وبعض قصائده، لم يخلف أي مؤلفات تذكر. مذهبياً، كان الشيخ الشنقيطي مالكي المذهب كمعظم سكان شنقيط، والمعروف عن الإمام مالك أنه كان يأخذ بالكتاب والسنة، ولكنه لا يهمل الرأي، شأنه في ذلك شأن فقهاء الحجاز، إلا أنهم يردون بعض الأحاديث التي تعارض القرآن الكريم، أو تعارض أحاديث أكثر اعتماداً، وقد درس مذهب الإمام مالك على أيدي علماء أعلام في مكة المكرمة والمدينة المنورة، يقول الدليشي:

«إن الشنقيطي تتلمذ على أساتذة يؤلفون مدرسة إسلامية رصينة تتناول الفكر الإسلامي من أصوله.. وقد خرج بعلم صحيح، وفكر شامل في مصادر الدين الإسلامي من الكتاب والسنة والإجماع والقياس، معتمداً في ذلك آراء أكابر المسلمين المفكرين الذين لا ترقى التهمة إلى سلامة عقائدهم، فنراه ينزع إلى الأخذ بآراء ابن تيمية وابن القيم وابن كثير والبقاعي ومحمد بن عبدالوهاب»... انتهى.

غير أن الشنقيطي لم يسلم من حسد بعض المحافظين الذين وجدوا في شعبيته وفي انفتاحه انحساراً في نظرة

الناس إليهم، بل لقد تعرض للإيذاء الجسدي عندما أيَّد فتح مدرسة للبنات في الزبير إلى جانب مدرسة النجاة للبنين، بل لعلِّ البعض - كما يروي عبدالعزيز سعود البابطين - شكِّك في حقيقة إسلامه.

وكان يؤكد على التمسك بتعاليم الإسلام الصحيحة ونبذ المذهبية الضيقة وترك ما شاع من البدع والجمود الفكري.

زملاؤه ومعاصروه من العلماء:

إلى جانب من وردت أسماؤهم في ثنايا ما سبق من مباحث هذا العرض، أورد الكتاب ثُلَّة من أعلام عصره، الذين عرفهم أو التقى بهم، ممن كان الشنقيطي على خط مستقيم معهم في بث الوعي الديني، وقد اجتهدتُ في التعريف بأبرزهم:

حافظ وهبة، وهو أزهري مصري، كان من أصدقاء الشنقيطي، عاش في الكويت وشارك في تدريس العلوم الحديثة في المدرسة المباركية (١٣٣٠هـ) والمدرسة الأحمدية (١٣٤٠هـ) وقد التحق بديوان الملك عبدالعزيز وصار من مستشاريه، ثم صار أول ممثل للمملكة العربية السعودية في بريطانيا سنة ١٣٤٩هـ (١٩٣٠م) وتوفي عام ١٣٨٧هـ (١٩٦٧م).

عبدالعزيز الرشيد ، مؤلف تاريخ الكويت، ومنشئ مجلة الكويت، عاصر الشنقيطي وزامله في فترة وجوده في الكويت، وترجم له في كتابه عن تاريخ الكويت.

المعروف أن الرشيد، هاجر في السنوات الأخيرة من حياته إلى جزر الملايو، في نشاط دعوي وصحفي، لتوضيح حقيقة الوضع الأمني والسياسي المستقر في بلاد الحرمين الشريفين (توفي عام وفاة الشنقيطي ١٣٥١هـ - ١٩٣٢م).

عبد العزيز الثعالبي ، الزعيم التونسي المعروف، زار الكويت عام ١٣٤٣هـ في العام الذي أقام فيه النادي الأدبي الكويتي حفل تكريم للشنقيطي، وهما يلتقيان في التوجه الفكري والدعوي (توفي عام ١٣٦٣هـ ـ ١٩٤٤م). محمد رشيد رضا ، صاحب تفسير المنار ومحرر مجلة المنار وتلميذ الشيخ محمد عبده، وهو عالم مصري الإقامة، عراقي الأصل، شامي الولادة، زار الكويت وزامل الشنقيطي (١٩١٢م) وهو يعد أحد رجال الإصلاح الإسلامي ومرجعاً للفتيا والتوفيق بين الشريعة والعصر، أسس مدرسة (كلية) الدعوة والإرشاد في القاهرة، له مؤلف بعنوان: الوهابيون في الحجاز (مطبعة المنار له مؤلف بعنوان: الوهابيون في الحجاز (مطبعة المنار نفقة الملك عبدالعزيز، توفي عام ١٩٣٥م في حادث سيارة بمصر وصُلِّي عليه صلاة الغائب في المجد الحرام.

محمد خليفة النبهاني، وهو شخصية طائية النسب مكية الولادة والمنشأ، تنقّل بين الهند والبحرين، ثم البصرة سنة ١٣٣١هـ (١٩١٢م) صار عضواً في المجلس البلدي واشتغل في التعليم وفتح مدرسة سميت باسمه، وألف التحفة النبهانية من عدة أجزاء مفقود بعضها، توفي في البصرة سنة ١٣٧٠هـ (١٩٥٠م). محمود شكري الألوسي: هو مؤرخ وعالم دين وأدب تعرِّف عليه الشنقيطي في بغداد، وقد ألف عنه د. محسن عبدالحميد كتاب: الألوسي مفسراً، كما ألف عنه محمد بهجت الأثري كتاباً عنوانه: محمود شكري الألوسي وآراؤه اللغوية، توفي عام ١٣٤٣هـ (١٩٢٤م).

والخلاصة أن كتاب عبد اللطيف الدليشي عمل بحثي أصيل، ظفر بتحريره باحث من العراق، يذكر عنه معجم البابطين لشعراء العربية في القرنين التاسع عشر والعشرين: أنه ولد في عام ١٣٢٨هه (١٩١٠م) في قرية حمدان من قرى أبي الخصيب قرب البصرة وتوفي عام ١٤١٦هه (١٩٩٥م) في بغداد، وعمل مديراً لأوقاف البصرة، وأن له عدداً من دواوين الشعر والمجموعات القصصية والروايات المترجمة والمقالات المنشورة، كما نشر المعجم نماذج من شعره، ومن مؤلفاته: الألعاب الشعبية في البصرة، والأمثال الشعبية في البصرة في جزءين (صدرا عام ١٩٦٨م في بغداد).

وقد قدّم الكتاب إضاءات متفرقة على جوانب من

حياة الشيخ محمد الأمين الشنقيطي مؤسس مدرسة النجاة الأهلية في الزبير، تلك المدرسة التي اندمجت - كما سلف - في النظام التعليمي العراقي الرسمي، بعد أن استمرت أكثر من نصف قرن منارة علم مؤثرة أفاد منها كثير من أعلام التربية والتعليم والثقافة في منطقة الخليج والجزيرة العربية.

وكانت وفاة الشيخ الشنقيطي في الزبير في أعقاب إصابته بمرض لم يمهله، صباح يوم الجمعة (٦/١٤/ ١٣٥١هـ - ١٩٣٢/١٠/١٣م) ودفن في مقبرة الحسن البصري بالزبير.



المتوف المتقفي المتقابي

مِنْ شَنقيط إلى عُنَيزة وَالزَيْرُ



عَبْدَالرحمْ الشَّبْسِيلِي

محاضرة القيت في مهرجان عنيرة الثالث للثقافة مركز ابن صالح الاجتماعي ومركز الأميرة نورة بنت عبد الرحمن الفيصل الاجتماعي الأحد ٢٠١١ / ١٤٣٢هـ ـ ١٢/ ٢/١١ ٨٩

الطبعة الثانية

## الفهارس(\*)

\* الأعسارم

\* القبائل والأسر

\* الهيئات والجهات

\* المصطلحات الموضوعية والكتب وأمثالها

\* الأماكن والمواقع الجغرافية

<sup>(\*)</sup> استبعدت الفهارس تكشيف الأسماء المتكررة في الكتاب مثل اسم الشيخ الشنقيطي والزبير وشنقيط ومدرسة النجاة وتحوها.

مذكرات محمد الأمين الشنقيطي



الأعسلام

ابن عبدالله بن قدامة التميمي العنبري 174 ابن عرجان ۱۹۸، ۲۰۰ این غیلاس ٥٧ اين كلير ٢٣٤ أبو الفتح البستي ٤٦ أبوبكر آل فاضل ١٧٨ ، ١٧٦ أيو بكر الصديق ٥٢، ١٨٠، ١٨١ أيوبكر الملا ١٩١ أبو حنيفة ١٥٤ أبو منفوان الأسدى ١٦٤ . ١٦٥ أحمد التركي ٥٥، ٥٥ أحمد التكروري ١٨٨ أحمد الثاقب ٦١ أحمد الجابر الصباح ٢٠٩، ٢٢٢، ٢٢٢، ٢٢٢ TTT أحمد الحمد الصالح ٢٢٩.٢٠٦،٢٥ أحمد الدابل ٥٤ أحمد السويلم ٦١ أحمد الشمس ١٨٤، ١٨٤ أحمد الصائع ١٩٤ أحمد العرفج ٥٥.٧٥ أحمد العثيزي ٦١ أحمد المشارى الإبراهيم ٤٨، ٥٦، ٥٩

إبراهيم البسام ٢٢٦،٢٠٦،٥٤ إبراهيم المبيض ٦٢ إبراهيم بن زهير ١٩٦، ١٩٧ إبراهيم بن مزعل ١٩٤ ابن إبراهيم ١٩٦ ابن أبي ربيع السبتي ٢١ ابن أبي زيد القيرواني ٢٠، ١٢٦ ابن أختير ١٥٨.١٥٩. ١٦٠ ابن السيد اليعقوبي البدي ١٧٢ ابن العبّاد ٥٢ ابن القاسم ١٥٥ ابن القيم ٢٣٤ ابن المختار بن قطرب ١٢٥ ابن تيمية ٢٥ . ١٨٧ . ٢٢ ابن حظيرة ١٥٩ ابن دبیکل ۲۰۲،۱۹٦ ابن دويحس الشماس ٢ ابن رازقة العلوى ١٠٤ ابن سيرين ٥٢ ابن طلبة اليعقوبي ١٠٤ ابن عبدالجبار ۲۰۰، ۲۰۰ ابن عبدالحميد العلوي ٩٨ ابن عبدالرحمن البنعمري ١٦٢

أحمد بن الأمين العلوى الشنقيطي ٨٢، ٦٦، بهاء الدين بن شداد ٥٢ T14.1AT.1A4.107.1.4 تحسين على ٦٦،٦٢ أحمد بن أعمر ٨٨ جابر الصباح ٢٠٥ أحمد بن حبيب الله بن السيد اليعقوبي البدي الجزري ٩٢ حافظ وهدة ٢٢٠, ٢٢٥ 175 أحمد بن خميس ٤٥، ٥٧ حامد البلوي ١٧٢ . ١٧٢ . ١٧٤ حامد بن عبدالله ۱۷۲ أحمد بن سالم الفاضلي الديماني ٢٥ . ٢٥ . 11.1AV. 1AL. 111.1.A حامد بن محمد بن عبيد ۱۷۸ أحمد بن محمد بن حبب الله ١٢١ حبيب الله بن أحمد (جد الشيخ الشنقيطي) أحمد بن مصطفى بن بدر الدين الأبوي ٩١ 17. 11 أحمد دام ١٦٠ حسب الله بن مصطفى ١٧٢ أحمد راشد الشابحي ٥٤ حبيب بن أعمر ١٢١ أحمد عبدالعزيز البسام ٢٢ الحبيبي ١٢١ الأحول ١٨١.١٤٩.١٠٥.٩٦ الحسن اليصري ٢٠٧،١٩٧،٥٢ الأسود بن يعفر ١٦٦، ١٦٧ الحسن بن أبي الحسن ١٠٠ الأصمعي ١٦٧ حفصة بنت عمر ١١١ أم ميمونة بنت الحارث الهلالية ١١١ T10. T12 . VV . TO . 17 ..... حمد الذكير ٦٠ امرؤ القيس ١٢٧ أمين (ابن الشيخ الشنقيطي) ٢٠٨ حمدي الأعظمي ٥٩ الأمين السالم بن فال الخير (والد الشيخ خالد العبداللطيف الحمد ٦٦ الشنقيطي) ٩٢ خالد العون ٤٩ خالد بن الوليد ٥٢ أنس بن مالك ١٢٤ . ١٢٧ . ٥١ البحتري ١٨٨ خزعل ۲۳۱ البخاري ١٨٢.١٨٠ خليفة شعبان ٦٠

الشافعي ١٥٤. ١٥٥ شاكر البغدادي ۲۰۱ الشريف حسين ٢٢٩ . ٢٢٢ . ٢٢٩ الشريف زيد ١٨٩ الشريف عون ١٨٩، ٢٢٢ . ١٨٩ شعيب بن عبدالرحمن الدكالي المراكشي 151 . 144 . 14Y . 1A1 . FT. TY. TY . TO TTE .TTT .TTT . IAT صالح بن عبدالله الزغيبي ٢٢ صالح بن ناصر الصالح ٢٢٧، ٢١٤ ، ٢٢ صالح العيدالله اليسام ٦١ صالح العثمان القاضى ٢٢٨،٧٨،٣٤ صباح محمد الصباح ١٩٨، ١٩٩، ٢٠٠ صلاح الدين الأيوبي ٥٣ صولت النساء (مؤسسة الدرسة الصولتية) ٤٩ طارق بن زیاد ۲۸ الطبرى ٥٤ الطرطوشي ٢٠ طرفة بن العيد ١٤٣، ١٢٧ طلحة بن عبيد الله ٤٠، ٥١ عائشة (بنت الشيخ الشنقيطي) ٢٠٨،٢٠٣ عائشة بنت عبيد الله بن حبيب الله بن أبى عاتق البلادي ١٩

داوود البريكان ٥٤، ٥٥، ٢٠٦، ٢٢٦ دريد بن الصمة ٢٠٠ ذو الرمة ١٦١ الزبير بن العوام ١٩٧،١٩٦، ١٩٧ الزرقاني ١٨٦ الزيَّاني ١٩٤ زيد بن فواز ١٨٥ سالم الصباح ٢٢٢.٢٠٥ سعاد عبدالله العتيقي ٨٤ سعد التفتازاني ١٨٧ سعد الربيعة ٦٠ سعود الصالح ٦١ سليمان الذكير ٦٠ سليمان السويدان ٥٤. ٥٥، ٢٠٦، ٢٢٦ سليمان الصالح البسام ٨٥. ٢٢٩ سليمان العبد الكريم ٦٢ سليمان العدساني ٢٢٢ سليمان بن عبدالله ١٠٩ سوار بن عبدالله ١٦٨، ١٦٦، ١٦٧ سيبويه ۲۰ سيد بن لحبيب التروزي ١٤٧ سیدی باب ۱۳ سيديا الكبير بن المختار بن الهبة الشدغي (والدة الشيخ الشنقيطي) ٩٢ 117.10..110.111.11.....

عبدالقادر كمال ٨٤ عبدالقادر المجلسي ١٢٧.١٢٦ عبدالكريم الصائع ٦٢ عبدالكريم المقيم ٦٢ عبداللطيف التصف ٢٢٢ عبداللطيف الدليشي الخالدي ٧٨.١٢, Y-A . Y. Y. AV. AL . AD . AL . AT. AT. AT .TTT. TTT. TTT. . TIS. .TIA. .TIO. .TII YTA. YTE عبداللطيف باشا المنديل. ٥٩، ٢٢٥ عبدالله إبراهيم البسام ٨٥، ٨٦، ٨٧، 1.1.171 عبدالله الجمود ٢٢, ٢٢, ٦٥ عبدالله الدخيل ٥٤.٧٥ عبدالله الرابح ٦٢ عبدالله السليمان الحمدان ٢٥ عبدالله السليمان الذكير ٦٦ عبدالله السند ٦٢ عبدالله الشايع ١٩ عبدالله العبدالرحمن البسام ٥٨، ٨٦، M. PYY عبدالله العقيل ٦٧ عبدالله العودة ٦٢ عيدالله المحمد المتصور ٨٥. ٢٢٩

عبدالحليل برادة ٢٢، ٢٢، ١٨٨، ٨٨٠ عبدالحليم أفتدى ٤٥ عبدالرحمن الرويشد ٢٥ عبدالرحمن السعدي ٢٩،٣٥، ٢٠٤، ٢١٤، 774 عبدالرحمن الفريح ٥٤ عبدالرحمن الهيتي ٥٧ عبدالرزاق الحمود ٢٢٦.٢٠٧ عبدالرزاق الدابل ٢٢.٥٢،٥٤ ٢٢ عبدالستار الدهلوي ٢٢. ٢٥. ٢٢ عبدالعزيز أل سعود ٢٥. ٢٧، ٢١٥، ٢٢٨. PTT. FTT عبدالعزيز ابراهيم البسام ٢٢٦. ٢٠٦ عبدالعزيز الثعالبي ٢٢٦، ٢٣٦ عبدالعزيز الرشيد ٢٩. ٢١٩. عبدالعزيز السالم البدر ٦١ عبدالعزيز العلجي ١٩٢، ١٩٢ عبدالعزيز الفليج ٦١ عبدالعزيز الناصر ٢٢٧ عبدالعزيز بن حمد آل مبارك ١٩١، ١٩٤، TTL . TYT عبدالعزيز سعود اليابطين ٢٦.١٠.٧ \*A. 1A. 7A. 077 عبدالقادر الدايل ٥٧

عشة بن غزوان ٥١ عقبة بن نافع ٢١٧،٢٨ علقمة بن عبدة ١٢٧ على السبيعي ٥٧ على العبدالكريم المهيدب ٦١ على العبدالله العبدالرحمن البسام ٣٢، T15. 145 على أبا حسين ٢٧ ٨١، على الدارمي ١٦٧ . ١٦٧ على بن أبي طالب ٥٢ ، ١٠٠ علي بن عكاس ٢٢٢ على بن ناصر أبو وادى ٧٨،٣٤ عمر بن الخطاب ٥١ عنترة بن شداد ۱۲۷ عيسى الشرهان ٦٢ عيسى بن عكاس ١٩٢،١٩٢ فال الخير ٩٤ الفرّاء ١٧١.١٧٠ فرحان الفهد الخالد الخضير ٢٣١ فهد المحمد الراشد ٦١ قاسم العقرب ٥٧. ٦٠ الكسائي ١٧١،١٥٦،٢٠ لولوة بنت سلطان السلطان (الطويل) ٢٢٤ ماء العينين الشنقيطي الحوضى ١٤، ١٥،

عبدالله الزبن ٥٤، ٥٧ عبدالله بن ابر اهيم العلوي الشنقيطي ١٠٩ عبدالله بن الأديب اليعقوبي ١٤١ عبدالله بن أحمد دام ٢٠، ٢١، ١٥٧، ١٥٨ عبدالله بن حمود ١٩٦ عبدالله بن خميس ١٢ عبدالله بن رحمين (حامَّنُ ) الكريمي IVY . ITV . ITT . 45 عيدالله بن على بن عبدالقادر ١٩٢ عبدالله فيلبى ١٢ عبدالله محمد الشبل ٢٢٦ عبدالمحسن البابطين ٢، ٢٢ عبدالمحسن الربيعة ٦٢ عبدالمحسن الشقير ٦٦،٦٢ عبدالمحسن الطباطبائي ٦١ عبدالمحسن المهيدب ٥٤، ٥٥، ٦١، ٢٠٥، 441 عبدالمحسن بن ناصر الصالح ۲۲۷،۷۹ عيدالوهاب الخليوى ٤٧ عبدالوهاب الزيَّاني ١٩١ عبدالوهاب الطياطيائي ٢٢٦،٢٠٦،٥٥ عبدالوهاب الفضيلي ٦٢ عبدي بن حبيب الله ١٠٧. ٩٦. ٩٤ عبيد الله بن أبَّن الحسني ٩٤ ، ١١٧

174.157.174.1.1 محمد المختار ولد أياه ١١. ٢٦. ٨٠ ٨١. مالك بن الرجل ٢١ A1 . AT 11 inter To محمد الناصر الصالح ٦١ ميارك الصياح ٢٨. ٢٠٤، ٢٢١، ٢٢٢، ٢٢٢ محمد الثان ٢٢ المتنبى ١٨٨ محمد النشني (البسيطي) ١٤٢ محسن عبدالحميد ٢٢٨ محمد النفس الزكية ١٠٩ محمد أسد ١٢ محمد بن أبي زيد القيرواني ١٥٨ محمد الأمين الجكلي الشنقيطي ٢١٦،٢١٥ | محمد بن إدريس ١٥٥ محمد البرية 11 محمد بن الحنفية ١١١،١١٠ محمد الحمد الفارس ٦١ محمد بن الشيخ سيديا ١٠٤ محمد الدبيسي ٨٤ محمد بن بدى العلوى ١٠٠ . ١٠٤ محمد السليمان الحمدان ٢٥ محمد بن بنيامين اليعقوبي ١٢٢، ١٢٧، ١٧٤ محمد السليمان الشبيلي ٢٢٨.٢١٥ محمد بن حقيل ١٢ . ٢٢ . ١٠٥ . ١٢٣ . محمد السليمان العقيل ٥٤ . ٥٥. ٦٦ . ٦٦ 175.171.114.11T.1TV.1TE محمد بن رابع ۲۷. ۱۹٤، ۲۲۱ محمد السند ٥٤. ٥٥. ٢٢ . ٢٠٦ محمد بن سالم اليتعمري الحسلي ١٠٢،٢١, محمد السيد ٢٢٦ 177.117.111.1.0 محمد الشايع ٦٦ محمد بن عبدالله بن فيروز التميمي محمد الشهوان ٦٢ الأحسائي الحنيلي ٢٥ محمد الطنطاوي ٦٦ محمد بن عبيد ١٢٠. ١٢١. ١٢١ محمد العثيمين ٢١٦ محمد بن على بن طاهر الوترى المدنى محمد العسائة 20، 10، 30، 77، ٢٠١. ٢٠١، ١٨٠. TTT. FIA. T.T. TY محمد بن مشرى ٢٠٢. ١٩٨. ١٩٦ محمد العوجان ٥٤. ٥٥. ٥٦. ٢٢٦ محمد بن ناصر العبودي ١٢

F+7. FY7

مشعان المنصور ٦٢ مصطفى المتفلوطي ٢٣١ المكينزي ١٩٦ متصور أيا الخيل ٦١ منيرة العون ٤٩ موسى بن نصير ٢٨ مولود اليعقوبي ١٠٤ النابغة الذبياني ١٢٢، ١٦٤ ناصر بن إبراهيم الأحمد ٥٢، ٤٥، ٥٤، 00. YF. 0F. FF. IA. YA. Y.Y. F.Y. YTT. FIA. T.4. T.V الهيبة بن ماء العينين ١٥ ، ١٠٤ ، ١٤٣ ، 107.114 الواقدي ٥٢ ياقوت الحموي ١٦٨،١٦٧ يحيى محمود الهاشمى ٨٤ اليعقوبي ١٧٢، ١٧٤ يوسف البسام ٢٠٨، ٨٦ يوسف الجامع ٥٢ ، ٥٧ يوسف (ابن الشنقيطي) ٢٠٨

محمد بهجت الأثرى ٢٢٨ محمد تقى الدين الهلالي ٢٠، ٥٧، ٧٠، مصطفى الإبراهيم ٦١ T.A.T.V. T.T محمد خليفة النبهاني ٢١٧ . ٢١٩ . ٢٢٧ محمد خليفة عرفات ٨٤ محمد رشيد رضا ٢٢١، ٢٢٧ محمد عبدالله عنان ۲۱۹ محمد عبدالوهاب ٢٢٤ YTV. YY1. 107 ALL AND محمد على زينل ٢١٣ محمد فال بن العاقل الديماني ١٠٨ محمد محمود التركزي الشنقيطي ١١٠. TT1. 171. 10V. 10T محمد محمود الثندغي الشنقيطي ١٠٨ محمد محمود بن الثلاميد ٢١. ٢٠. ١٩ محمود شكرى الألوسي ٢٢٨ . ٢٢٨ محمود شوقي الأيوبي ١٢ محيحم ١٢٥ المختار بن المحمود ١٦٥ المختار بن المعلى ٩٨،٢٢. ١٢٧.١٠٤ 144.124 مزعل السعدون ٢٦، ٢٧، ١٩٢، ١٩٤، ٢٢٤

القبائل والأسر الأدارسة ٢٢١ الأشراف ٢٢١ البرير ١٠٩ البساتيون (قبيلة موريتانية) ١٥٨ اليسام ٢٢٧، ٢٢٩ الحسنيون ٨، ٢٢، ٢١، ٢٢١ الذكير ٢٢٧ السليم ٢٢٧ الشناقطة ١٠, ١٠٢ YYA Zhuell العقيلات ١٠٠ اليعقوبيون ١٧٦ اليوسفيون ١٧٦ الزهير ٢٨ آل المعلى ١٧٣ آل أحمد ٩٩. ١٧٤ آل إبراهيم ٢٨ آل باب أحمد ١٧٦، ١٧٧

مدرسة الرشدية ٤٢ مدرسة الزبير ١٩٢ مدرسة الشيخ أبى بكر ٢٢٣ مدرسة الصولتية ٢٥ مدرسة الفلاح ٢١٣، ٦٥، ٢٥ مدرسة المباركية بالكويت ٢٠٤، ٢٣١، ٢٣٥ مدرسة الهداية بالبحرين ٦٥ مسجد آل ابر اهیم ۲۸ المسجد الجامع بالبصرة القديمة ٥١ مسجد الحزم ١٩٦ مسجد الخال (الزبير) ٤٧ مسجد النجادا (الزبير) ٤٣ المسجد النبوي ٢٢، ٢٢ مسجد النقيب (الزبير) ٥٧،٤٥ مسجد مزعل (الزبير) ٣٦ مطبعة المنار (مصر) ٢٣٧ مكتبة البابطين المركزية للشعر العربى (الكويت) ٧٩.٧، ٨٠. ٨١. ٤٨ مكتبة الحرم الشريف ٢٢، ٢٢ وزارة الأوقاف العراقية ٧٨،٥٩، ٨٤، ٢١٥ وزارة الداخلية المراقية ٢٠٥،٥٥ وزارة المعارف العراقية ٤٨، ٥٥، ٦٣، ٥٩، ٦٣. 11. 1.1

الهيئات والجهات الأزهر ٢٤ الجمعية الخيرية الإسلامية بالكويت 171. 17. 177 الحرم المكي الشريف ٢٨ ، ٢٢ ، ٢٢ ، ٢٢ ، TTV. TT1.4A.0T. 54.5T.TV.TT الحرمان الشريفان ٨، ٢١ الدستور (جريدة) ٧٩ الكلية العسكرية في بغداد ٢٢٦ المجلس البلدي (البصرة) ٢٣٧ النادي الأدبي (الكويت) ٢٣٣ أوقاف البصرة ٢٢٨ جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ٤٥ جامعة شنقيط العصرية ٨٠، ٧٩، 14. 74. 34 دارة الملك عبد العزيز ٨١ غرفة تجارة اليصرة ٢٢٦،٢٠٦ مؤسسة جائزة عبدالعزيز سعود البابطين للإبداع الشعرى ٧ مدرسة الأحمدية بالكويت ٢٣٦ مدرسة (كلية) الدعوة والإرشاد ٢٣٧ مدرسة الدويحس ٤٢، ٢٤، ٤٤، ٤٤، ٤٥ مدرسة الرحمانية ٢١٨

قصيدة ابن حنيل البائية ٢٥ . ٢٥ قصيدة الغرابية ١٢٧ قصيدة الرملية ٢٢ قصيدة اللامية ١٤٩. ٢٢ قصيدة اللوحية ١٢٨ كتاب أضواء البيان في ايضاح القرآن بالقرآن ٢١٦ كتاب أعلام الفكر الإسلامي في اليصرة ٢١٧ كتاب الألعاب الشعبية في البصيرة ٢٢٧ كتاب الأمثال الشعبية في البصيرة ٢٢٧ كتاب الأمالي ٢٠ كتاب سراج الملوك ٢٠ كتاب الصحاح ٢٠٨ كتاب فيض الملك المتعالى بأنياء أوائل القرن الثالث عشر والتوالي ٤٣، ٢٢ كتاب الشعر والشعراء ٨٢ كتاب النوادر ۲۰ كتاب الوسيط في تراجم أدياء شنقيط T14. AT. 14. 17 مجلة العرب ٢١٤ مجلة دارة الملك عبد العزيز ٨١ معجم البابطين لشعراء العربية ٢٢٨، ٢٢٨ مهرجان ربيع الشعر العربى بالكويت ٨٠ مهرجان عنيزة الثقائ ٨٢.٧٩

المصطلحات الموضوعية والكتب وأمثالهها الأد ال ٨٧. ٢٢٠ الاتحليز ١٠٤. ٨٧. ٥٢٢. ٨٢٢. ٢٢٠. البربرية ٢١٧ البصريون ١٧١،١٧٦ الثورة العربية ٢٢٢ الجيش التركى والعثماني ٢٤٠، ٤٠ الحرب العالمية الأولى ٢٢٢ ٢٢٢ حرب سيحان ٤٠ الحكم العثماني ٢٣١، ٢٣١ الحنابلة ١٩١ الرومان ۲۱۷ الشعر الشنقيطي ٨٧ 14. 1645 VV. . A. IA. 7A. 7AI. YYY الدولة العثمانية ٢٠.٤٠ ٢٢٠. ١٩٧ العلويون ٢٢١ القنصل الإنجليزي ٤٠ الكوفيون ١٥٦ اللحفة (رعاة) ١٢٢ المالكية ١٩١. ٥٥١ أشراف حسنيون ١٠٨ أهل البيت ١٠٩ ديوان الحطيئة ٧٠

الدار البيضاء ٢٠٠، ١٢٨، ٢٠٩. الديار المقدسة ٢٠٩ الرياط ٢٢٠ الربع الخالي ١٢ الرياض ٢٠.٤٥ Y.9 Jelaul السودان ١٠٩،١٠٩ السوسر ، ۱۷۹ الشام ١٨٤ الشرق ١٢٣ الشعيبة (العراق) ٢٢٠.٢٠٥ صداء (اسم ماء) ٢١.٤٦ الصويرة (مدينة مغربية) ٢٠٩، ٢٠٩، 11. الطائف ١٠٨.١٨١.١١١.٥٨.١٨٨ 1.44 العقل (موريتانيا) ۲۲، ۱۰۰، ۲۴، ۲۲۰ العراق ٩. ٢٥، ٣٦، ٥٠. ٨٧. ٩- ٢١٣. TT. . TTO . TIA القاهرة ٢٢٧،١٧٩ القبلة أو الكبلة (مدينة موريتانية) ٢٠. \*\*\* القصيم ١٠٤، ١٤، ٨٧، ٢١٦، ٢٢٢، ٢٢٢

الأماكن والمواقع الجغرافية أبو الخصب (حنوب العراق) ٢٢٦، ٢٢٦ 141. AV. 11. 17. 07. 33. VA. 181. TTS . TTT الأستانة (اسطنيول) ١٨٢ الأندلس ٢١٠ البحر الأبيض المتوسط ٢٩ البحرين ٦٥. ٨٧. ١٩١. ١٩٤. ٢٠٩. TTV. YTT ILLOUIS 11. 12. 12. 71. 01. 10. TV. AV. PV. TA. ATI. 191. PPI. TTA. . YTY. . YT. . . YT بيت العلى (الزبير) ٤٥ تيلميت (مدينة موريتانية) ١٢٠ الجزيرة العربية ٩، ٢٧، ٢٢، ٨٤، ٢٢٩ الحجاز ٨، ٢١. ٢٤. ٢٤. ٢٤. ٨٠. ٨٠. YTT. TTT. TTT. TTT. TTT. TTT. حريملاء (السعودية) ٢٨ الخليج العربي ٢٢،١٢،١٢ ، ٧٧،٥٠، ٧٧، 174

كوت الزين ( معركة ) ٢٢٠ بلدان الغرب ٢١٠ . ٢٢ کوت عبید ( معرکة ) ٤٠ يومياي ٥٨،٤٧ الكون ٩. ٢٥. ٢٦. ٢٥. ٨٦. ٩٠. ٤٠. تركيا ٢٢٢ ١٤. ٢٤. ٥٥. ٥٠. ٥٠. ٨٧. ٨٧. ٩٨. تميكتو 14. VA. 281. 7.7, 3.7, 0.7, V.Y. ALE 07. P3. PV. . 1N. P.T. TIT . 174 . 170 . 17. . 117 . 115 . 11. حزر الملابه ٢٢٦ TTY. ITT. 177. 077. 771. YTT. جزيرة العرب ٨٨ المحيط الأطلسي ٢٧، ٢٨، ٢٩, ٢١٧ جنوب العراق ٧٧ المملكة العربية السعودية ٩. ٢٠٥، ٢٢٦ حائل. ٠٤. ٨٧. ٧٨. ٤٠ ٨٢ الناصرية (العراق) ٢٠٥ حمدان (قرية عراقية) ٢٢٨ النجدية ٤٤ دبی ۶۹ الهفوف ٢٢٢ درب الحج البصري ١٩ الهند ٢٩.٨٥.١٩١.٥٨.٢٢ .٢٢٢.٢٢٢ رابغ (مدينة سعودية) ۲۰۹،۱۸۰ الوشم (السعودية) ٤٦ رأس الخليج ٢٢٥ اليمن ٢٢٠ الرياط ١٢٨. ١٥٢ , ٢٠٩ , ٢٠٢ انجلترا ٢٠٤ الرشيدية (محلة بالزبير) ٤٦ أفريقيا ١٠٩ روضة خريم (السعودية) ١٩ أقطار الخليج العربى ٥٨ رماح (السعودية) ١٦١، ١٩ TV Legal سبتة ١٠٨ باب زيادة (من أبواب الحرم) ٣٣ ، ٣٣ سواكن ١١٠ بريطانيا ٢٣٦ سوس (المغرب) ١٥٢ بغداد ١٠٠٠. ٥٢. ٥٢. ٢٠٩. ٢٠٩. ٢٢٨ سوق الشيوخ (العراق) ٢٠٥ بلاد المورو ۲۱۷ سیحان (نهر) ٤٠

مَرَات (السعودية) ٤٦ مراكش ٢٩. ٢٦. ١٠٤. ١٢٨. ١٢٩. مشرق العالم العربي ٢٢٢ مغرب العالم العربى ٢٢٢ مقبرة الحسن البصري (بالزبير) YT4. T.V منى (المشاعر المقدسة) ١٨٦ موريتانيا ٧٧، ٧٩ . ٢١٤. ٧١٢. ٢١٩. YYY . YY. io. 11. 17. 17. . 1. 11. 11. 11. 10. YYA . YYO . YY. . YIE . Y.4 . 13. . VV نواکشوط ۸۱، ۷۹، ۸۱ وجرة (مورد ماء السعودية) ١٦١، ١٦١، 177

شبه الجزيرة العربية ٢١٩ شط العرب ١٠ طريق الغائر (غرب المدينة المنورة) ٨٠ ٢٢٠، ٢٠٩، ١٥٢ طنحة ١٢٨. ٢٠٩. ٢٢ YYT .YT. . T. 4 . 141 . 1. A . AV ... عرستان ۲۳۱،۲۳۰ عشيرة (السعودية) ١٩ فاس ٨، ١٤ فرنسا ۲۲۲.۱۸۹.۱۸۵ ۲۲۲ فروق (تركيا) ١٨٢.١٦ قازان (روسيا) ۲۲۳،۱۹۱ کراجی (باکستان) ۵۸ لندن ٧٠ لواء اليصرة ٦٢،٦٦،١٢، مالی ۲۲۰