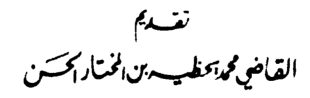
إعَانَة المتفقم في آذاب المتعام

تألف العلامة الشبيخ محمدا لحستن بن أحمد انخديم أطال الله بغاءه



تحقية فإشرافت الأستاذ محد تسلم بن محد المحسسين

مقدمة

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله تعالى على محمد سيد الأولين والآخرين، وعلى آله الطيبين الطاهرين، وعلى أزواجه أمهات المؤمنين، وصحابته الأكرمين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين وبعد.

فإن هذا الكتاب الذي نتشرف ونسعد بتقديمه لك اليوم أيها القارئ الكريم ستحصل فيه على ضالتك المنشودة في بيان أخصر الطرق وأسلمها لسيرك الجاد لاكتساب العلم وتحصيله.. إنه مجموعة معارف ودراسات متكاملة متخصصة في بابها تأخذ بأيدي الطالبين والمدرسين لتنير الطريق أمامهم للوصول بسلامة ونجاح للهدف المقصود.

كما يشتمل الكتاب كذلك ــ ضمن ما يحتوي من المعارف المختلفة ــ على تنظيرات ودراسات في علم النفس الإنسانية وعلى بحث مركز هادف في علم الطب.

وبمطالعة هذا الكتاب يجد الطالب والمتعلم أمامه مجموعة آداب وشرائط لتحصيل العلم لا غنى عنها كما أنه سيطلع على كثير من هذي سلفنا الصالح في الطلب.

ويمكن للمطالع لهذا الكتاب أن يخرج بملاحظتين :

ـــ الأولى من الناحية الشكلية وهي جودة النظم ورصانة أسلوبه وثراؤه البياني.

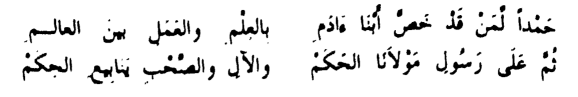
ــــ الثانية من الناحية الجوهرية وهي كثرة شحنته العلمية وكثرة إحالاته الفنية إلى مختلف مصادر العلم.. كما تمتاز تلك الإحالات بجودة التضمين والاستخدام بالإشارة اللطيفة والصياغة المبدعة للأثر الأدبي المقتبس وسأترك بينك ــ عزيزي القارئ وبين الكتاب فلا أريد أن أحدثك عن حاضر.

فهنيئا للمكتبة الإسلامية وللوسط العلمي عموما ببزوغ فجر هذا الكتاب في زمن قصرت فيه الهمم وكادَ العلم أن يأذن بالرحيل.

وجزى الله تعالى أحسن جزائه فضيلة العلامة قدوة عصره وعالم علماء دهره مربَّي المريدين وحجة العارفين الإمام المجدد المفسر المحدث اللغوي الشيخ محمد الحسن بن أحمد الخديم مدَّ الله في أيامه، وأدام علينا وعليه سابغات إنعامه.

وإنني وأنا أصف هذا الشيخ ببعض نعوته لأردد مع مجد الدين الفيروزبادي وقد سئل عن أحد اجلة دهره بعد أن أثنى عليه ببعض مافيه :

وما على إذا ما قلت معتقدي دع الجهول يظن الحق بهتانا والله والله والله العظيم ومن أقامه حجة للديـن برهانـا ما قلت إلا قليلا ما مناقبه ما زدت إلا لعلي زدت نقصانا القاضي محمد يخطيه بن المختار الحسن انواكشوط بتاريخ 30/10/94



بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله الذي علم بالقلم، علم الإنسان ما لم يعلم، والصلاة والسلام على سيدنا محمد خير العرب والعجم، المبعوث رحمة إلى خير الأم، وعلى آله وصحابته أجمعين وكل من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد : فيقول المضطر إلى رحمة ربه، أسير ذنبه، ورهين كسبه : محمد الحسن ابن أحمد الخديم اليعقوبي الجوادي، لطف الله به وبأحبته في هذه الدار وفي يوم التنادي : هذا تعليق لا طويل مُبِلٌ، ولا قصير مُخِل، سميته : وإعانة المتفهم في نظم آداب المتعلم، عساه أن يعين على فهمه وإقرائه، فإتمام العمل خير من ابتدائه، وربُّ البيت بما فيه أدرى، فكنت ببث سرَّ معانيه أحرى. وهذا النظم قد كنت عقدت به وتعليم المتعلم طريق التعلم، مصنف برهان الدين إبراهيم الزرنوجي مقدت به وتعليم المتعلم طريق التعلم، مصنف برهان الدين إبراهيم الزرنوجي وستمائة) وأكثر اعتمادي في شرح الألفاظ على شارحه الشيخ إبراهيم بن إسماعيل، بَيْدَ أَبي قيدت فيه من شوارد الفوائد، ونكت الطرائف والتلائد، ما تَقَرُّ به عين الودود، وتقذى به عين الحسود، فجاء جامعا من حكم أولي الألباب، ما لا يستغني عنه أهل الآداب، يتبارى در نثره وجمال نظامه، في ميادين حسنه وانسجامه، فيهتز له من الشوق والطرب، من تهزه أريحية الأدب، وذلك من فضل ربنا المالك، فله الحمد والشكر على كل ذلك، وهو المستعان، وعليه التكلان، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

وحمدا لمن قد محص أبنا ءاذم، أي فضلهم وبالعلم والعمل بين العالم، بفتح اللام الحلق كله أو ما حواه بطن الفلك. فالعلم هو الخاصية التي امتاز بها الإنسان عن سائر الحيوان، وبها استحق أن يتوجه إليه الخطاب من ربَّ الأرباب. وثم على وسول مولانا الحكم، هو الحاكم الهكم، والقاضي المسلم، الذي لا رادً لحكمه، ولا معقب لقضائه، كما في المقصد الأسنى للغزالي. ووالآل والصحب يناييع الحكم، جمع حكمة وهي العلم بالأشياء على ما هي عليه. والينابيع : جمع ينبوع : وَتَابِعِيهِ مَ مِسَنَ السَّلَامِ هَوَاطِلُ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ وَبَعْدُ فَالقَصْدُ بِذَا المَنسُوحِ حَوْكُ الَّذِي غَزَلَهُ الزَّرْنُوحِي لَمَّا رَأَى الطَّالِبَ لِلْعِلْمِ يَجِدْ وَالعِلْمَ أَوْ ثَمْرَةَ عِلْمِ لَمْ يَجِدُ إذْ كَانَ لَمًا أَحْطَأُ الطَّرِيفَا وَتَرَكَ الشُّرُطَ بِنَا خَلِيفَسا فَبَيْسَنَ الطَّرِيسَقَ لِلتَّعَلَّمِ مِن حِكَمِ الكُتْبِ وَأَهْلِ الحِكَمِ

عين الماء، والجدول الكثير الماء. **دو، على دتابعيهم من السلام،** عز وجل، قال في المقصد الأسنى : هو الذي تسلم ذاته عن العيب، وصفاته عن النقص، وأفعاله عن الشر. انظر بقية كلامه. وهو أطل الصلاة والسلام، أي أمطارهما الدائمة. مبتدأ خبره على رسول... إلخ. والصلاة من الله : الإنعام، ومن العباد : طلبه منه سبحانه ـــ كانت على نبي أو غيره، صدرت من ملك أو غيره ـــ، والسلام منه تعالى : إنعامه بالسلامة من المكاره، ومن العبد طلبه منه سبحنه. وهما واجبان مرة في العمر على المشهور، وما زاد فمندوب، كما في نور البصر. ووبعد فالقصد بذا المنسوج، يعنى المنظوم دحوك، : نسج دالذي غزله، يعنى ألفه والزرنوجي، رحمه الله تعالى، وقد ألف كتابه هذا ولمماه : حين ورأى الطالب للعلم، في زمانه كثيرًا ما ديجد، أي يسعى، يقال : جدَّ في الأمر وأجدَّ فيه دوالعلم، مفعول مقدم وأو ثمرة علم، من العمل به، ونشر مسائله بالتعليم ولم يجد، بل يحرم من ذلك عياذا بالله تعالى داد كان، الطالب للعلم ولما أخطأ الطريقا، أي في طريق طلبه وترك الشرط، أي شرطه الذي يذكره في هذا الكتاب وبذا، صلة وخليقًا، خبر كان، أي جديرًا بذا أي بأنه لا يصل إلى العلم، ولا إلى ثمرته، فكل من أخطأ الطريق الموصل إلى المطلوب ضل، ولا ينال المقصود قل أو جل (فَبَيَّن) للطلاب والطريق للتعلم من حكم الكتب؛ التي رأى فيها وو؛ من حكم أشياخه وأهل الحكم؛ التي سمعها منهم. النووي : في الحكمة أقوال كثيرة مضطربة اقتصر كل من قائليها على بعض صفاتها، وقد صفا لنا منها أنها عبارة عن العلم المتصف بالإحكام المشتمل على المعرفة بالله، المصحوب بنفاذ البصيرة، وتهذيب النفس والأخلاق، وتحقيق الحق، والعمل به، والصد عن اتباع الهوى والباطل، والحكيمُ : من له ذلك. انظر شرح الإحياء. وقد قلت : فهَاكَ مِمَّا صَاغَ فِي التَّعْلِيمِ قِسلاَدَةً كَالْجَوْهَرِ النَّظِيسِمِ تُحِيطُ بِالجِيدِ لَدى آلإَضَادَةً وَذَاكَ حَسْبُكَ مِنَ ٱلْقِسلاَدَةُ جَعَلَهَا اللَّهُ لِكُسِّلُ مَاعِ فِي أَمْرِهَا مِن أَحْسَنِ المَسَاعِي

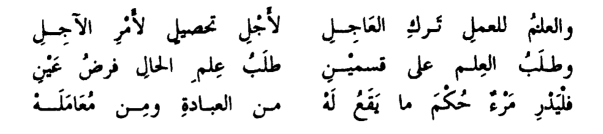
## فصل في ماهية العلم والغقه

هَذا وَحَدُّ العِلْمِ وَصْفٌ يَظْهَرُ بِهِ لِمَنْ قَامَ بِهِ مَا يُذْكَرُ

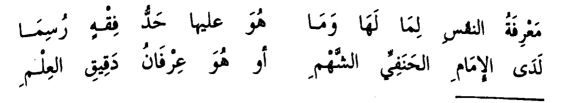
الْحِكْمَةُ الْفِقْهُ بِدِينِ الأَظْهَسُرُ هَذَا وبِالْفَهْسِمِ وَعَقْسِلِ فَسَرُّوا وَالْقُرْبُ مَعْنَى لاَحَ بَيْنَ الْكُلَّل فَٱلْفِقْهُ بِالْفَهْسَمِ وَذَا بِالْعَقْسِلِ وفهاك مما صاغ في التعليم، لطريق التعلم وقلادة كالجوهر النظيم، في الحسن وتحيط، تلك القلادة وبالجيد لدى الإفاده، لمطالعها فليس فيها قصر مخل ووذاك حسبك من القلاده، يقال حسبك من القلادة ما أحاط بالجيد، يعنى أنه اقتصر في النظم على ما لابد منه وترك ما وراء ذلك، فقد تكون في ذلك الكتاب حكاية طويلة مثلا فيأخذ مفادها ونتيجتها فقط.

ولما ذكر النووي في الإيضاح أن كتاب الأذكار الذي صنفه لا يستغني طالب الآخرة عن مثله.. قال محشيه الهيتمي : ليس في هذا شيء من التُبجّح، ولا الثناء على النفس، بل هو من التحدث بالنعمة المأمور به، ومن الدلالة على الفائدة في علها، ويجري ذلك في نظائره الواقعة في كلام المصنفين. وجعلها الله لكل مساع في أمرهاء بقراءة أو إقراء أو تحصيل أو غير ذلك ومن أحسن المساعي فصل في ماهية العلم والفقه، أي حقيقتهما، وخص الفقه من أنواع العلم بالبيان؛ إذ به تحصل سعادة الدارين. وهذا وحد العلم وصف يظهر به، ويتجلى ولمن قام به، ذلك الوصف وما يذكره بالتركيب أي ما يصح أن يذكر، ويمكن أن يعبر عنه.. من موجود ومعدوم، فخرج الظن والجهل؛ إذ لا يتجلى فيهما، وكذا اعتقاد المقلد؛ لأنه عقدة على القلب، وليس فيه انكشاف. قال السيد الشريف : أحسن ما قبل في الكشف عن ماهية العلم هو أنه صفة يتجلى بها الذكور لمن قام ما قبل في الكشف عن ماهية العلم هو أنه صفة يتجلى بها الذكور لمن قام مَعْرِفَةُ النَّعْسِ لِمَا لَهَا وَمَا هُوَ عليها حَدٌ فِقْعِ رُسِمَا لَدَى الإِمَامِ الحَنَفِي الشَّهْمِ أو هُوَ عِرْفَانُ دَقِيقِ العِلْمِ

هي به، ومعناه أنه صفة ينكشف بها لمن قامت به ما من شأنه أن يذكر ـــ انكشافا تاماً، لا اشتباه فيه. انظر شرح الإحياء ففيه محمسة عشر تعريفا للعلم. ومعوفة النفس لما لَها، من الخير وما هو عليها، سواء كان من الاعتقاديات أو الوجدانيات أو العمليات، فدخل في الاعتقاديات علم الكلام، وفي الوجدانيات علم الأخلاق والتصوف كالزهد والصبر والرضا وحضور القلب في الصلاة ونحو ذلك، وفي العمليات الصلاة والزكاة والصوم والبيع ونحوها كما في شرح الإحياء. دحد فقه رسما، أي حُدَّ بذلك ولدى الإمام الحنفي الشهم، : الذكي الفؤاد المتوقد. شهم ككرم. وهذا المعنى أعم من الفقه الذي يعرف به أحوال المكلفين. قال في الإحياء : ولقد كان اسم الفقه في العصر الأول مطلقا على علم طريق الآخرة، ومعرفة دقائق آفات النفوس، ومفسدات الأعمال، وقوة الإحاطة بحقارة الدنيا، وشدة التطلع إلى نعيم الآخرة، واستيلاء الخوف على القلب، ويدلك عليه قوله عز وجل : ﴿لِيَتَفَقَّهُوا فِي ٱلَّذِينِ﴾ الآية(١) وما يحصل به التخويف والإنذار هو هذا الفقه، دون تفريعات الطلاق والعتاق واللعان والسلم والإجارة فذلك لا يحصل به إنذار ولا تخويف؛ بل التجرد له على الدوام يقسى القلب وينزع الخشية منه، كما يشاهد من المتجردين له. وأو هو، أي الفقه حده وعرفان دقيق العلم، آي غامضه. اليوسي : لاشك أن أعلى العلوم وأجلها ما يستثمر منه بإذن الله تعالى معرفة الله تعالى وما له من جمال وجلال ومعرفة أفعاله، وحكمته في أرضه وسمائه وملكه وملكوته، ومعرفة أحكامه، وذلك كله مضمون علم الشريعة، الظاهر منها والباطن، وهو الفقه في الدين، وهو الحكمة، وإن شئت قلت : معرفة ما للنفس وما عليها، وإن شئت قلت : معرفة الله وما له ومعرفة النفس وما عليها، وأحدهما يغني عن الآخر؛ لأن ما على النفس هو ما لله تعالى. قال في التنوير : فالفقيه من فهم سرَّ الإيجاد فعمل له، وهذا هو الفقه الحقيقي الذي من أعطيه فقد أعطي المنة العظمى، وفي هذا قال مالك رضي الله عنه : ليس العلم بكثرة الرواية وإنما (1) التوبة 123.

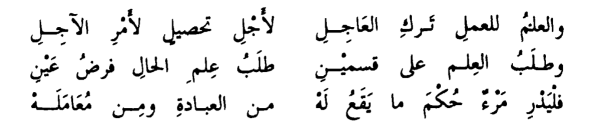


الفقه نور يضعه الله في القلب. وسمعت شيخنا أبا العباس رضى الله عنه يقول : الفقيه من انفقأ الحجاب عن عين قلبه، فمن فقه عن الله سر الإيجاد، وأنَّه ما أوجده إلا لطاعته، وما خلقه إلا لخدمته.. كان هذا الفقه منه سببا لزهده في الدنيا وإقباله على الآخرة، وإهماله لحظوظ نفسه، واشتغاله بحقوق سيده، مفكرا في المعاد، قائما بالاستعداد. وو، قد قال أبو حنيفة : إنما والعلم للعمل، به أي وترك العاجل، أي الدنيا والاشتغال بأمورها ولأجل تحصيل لأمر الآجل، الآخرة أي الجنة وما فيها من الدرجات؛ إذ لا يمكن تحصيلهما معا؛ لأنهما ضدان، والآخرة أبدية باقية، فيلزم ترك الفاني لأجل الباقي، فينبغي للإنسان أن لا يغفل عن نفسه وما ينفعها فيستجلبه، وما يضرها فيجتنبه؛ كي لا يكون عقله وعلمه حجة عليه. قال الشاطبي في موافقاته : كل علم شرعي فطلب الشارع له إنما يكون من حيث هو وسيلة للتعبد به لله تعالى، لا من جهة أخرى، فإن ظهر فيه اعتبار جهة أخرى فبالتبع، والقصد الثاني لا بالقصد الأول، انظر أدلة ذلك فيها.وقال فيها أيضا : قال مالك : الحكمة والعلم نور يهدي به الله من يشاء، وليس بكثرة المسائل، ولكن عليه علامة ظاهرة وهو التجافي عن دار الغرور، والإنابة إلى دار الخلود، وذلك عبارة عن العمل بالعلم من غير مخالفة. «وطلب العلم على قسمين، : عين وكفاية، فأما وطلب علم الحال؛ أي الأمر العارض للإنسان من صلاة وزكاة وصوم وغيرها فهو **(فرض عين)** فهو ما يتعلق بالإنسان في نفسه كالكافر، فإنه مطلوب بالإسلام فرض عين، فيجب عليه تعلم صورته ومبانيه، ثم إذا حان الوقت وجب عليه تعلم الطهارة وسائر شروط الصلاة وفرائضها، وهكذا كما قال : **وفليدر مرء، مسلم دحكم ما يقع له، ويتعلق به دمن العبادة، فيجب عليه علمها** بقدر ما يؤدي به الواجب؟ لأن ما يتوسل به إلى إقامة الفرض يكون فرضا ومن معامله، فإن أراد شراء طعام مثلا وجب عليه تعلم أحكام البيع والشراء، وإن أراد تزوجا وجب عليه تعلم أحكام النكاح، وهكذا، فليس فرض العين مخصوصا



هي به، ومعناه أنه صفة ينكشف بها لمن قامت به ما من شأنه أن يذكر \_ انكشافا تامّاً، لا اشتباه فيه. انظر شرح الإحياء ففيه خمسة عشر تعريفا للعلم. «معرفة النفس لما لَها» من الخير «وما هو عليها» سواء كان من الاعتقاديات أو الوجدانيات أو العمليات، فدخل في الاعتقاديات علم الكلام، وفي الوجدانيات علم الأخلاق والتصوف كالزهد والصبر والرضا وحضور القلب في الصلاة ونحو ذلك، وفي العمليات الصلاة والزكاة والصوم والبيع ونحوها كما في شرح الإحياء. «**حد فقه** رسما» أي حُدَّ بذلك «لدى الإمام الحنفي الشهم» : الذكي الفؤاد المتوقد. شهم ككُرُم. وهذا المعنى أعم من الفقه الذي يعرف به أحوال المكلفين. قال في الإحياء : ولقد كان اسم الفقه في العصر الأول مطلقًا على علم طريق الآخرة، ومعرفة دقائق آفات النفوس، ومفسدات الأعمال، وقوة الإحاطة بحقارة الدنيا، وشدة التطلع إلى نِعيم الآخرة، واستيلاء الخوف على القلب، ويدلك عليه قوله عز وجل : ﴿لِيَتَفَقَّهُوا فِي ٱلدِّينِ﴾ الآية(١) وما يحصل به التخويف والإنذار هو هذا الفقه، دون تفريعات الطلاق والعتاق واللعان والسلم والإجارة فذلك لا يحصل به إنذار ولا تخويف؛ بل التجرد له على الدوام يقسي القلب وينزع الخشية منه، كما يشاهد من المتجردين له. «أو هو» أي الفقه حده «عرفان دقيق العلم» أي غامضه. اليوسي : لاشك أن أعلى العلوم وأجلها ما يستثمر منه بإذن الله تعالى معرفة الله تعالى وما له من جمال وجلال ومعرفة أفعاله، وحكمته في أرضه وسمائه وملكه وملكوته، ومعرفة أحكامه، وذلك كله مضمون علم الشريعة، الظاهر منها والباطن، وهو الفقه في الدين، وهو الحكمة، وإن شئت قلت : معرفة ما للنفس وما عليها، وإن شئت قلت : معرفة الله وما له ومعرفة النفس وما عليها، وأحدهما يغني عن الآخر؛ لأن ما على النفس هو ما لله تعالى. قال في التنوير : فالفقيه من فهم سرّ الإيجاد فعمل له، وهذا هو الفقه الحقيقي الذي من أعطيه فقد أعطي المنة العظمى، وفي هذا قال مالك رضي الله عنه : ليس العلم بكثرة الرواية وإنما

(1) التوبة 123.



الفقه نور يضعه الله في القلب. وسمعت شيخنا أبا العباس رضى الله عنه يقول : الفقيه من انفقأ الحجاب عن عين قلبه، فمن فقه عن الله سر الإيجاد، وأنَّه ما أوجده إلا لطاعته، وما خلقه إلا لخدمته.. كان هذا الفقه منه سببا لزهده في الدنيا وإقباله على الآخرة، وإهماله لحظوظ نفسه، واشتغاله بحقوق سيده، مفكرا في المعاد، قائما بالاستعداد. (و) قد قال أبو حنيفة : إنما والعلم للعمل، به أي «ترك العاجل، أي الدنيا والاشتغال بأمورها **«لأجل تحصيل لأمر الآجل»** الآخرة أي الجنة وما فيها من الدرجات؛ إذ لا يمكن تحصيلهما معا؛ لأنهما ضدان، والآخرة أبدية باقية، فيلزم ترك الفاني لأجل الباقي، فينبغي للإنسان أن لا يغفل عن نفسه وما ينفعها فيستجلبه، وما يضرها فيجتنبه؛ كي لا يكون عقله وعلمه حجة عليه. قال الشاطبي في موافقاته : كل علم شرعي فطلب الشارع له إنما يكون من حيث هو وسيلة للتعبد به لله تعالى، لا من جهة أخرى، فإن ظهر فيه اعتبار جهة أخرى فبالتبع، والقصد الثاني لا بالقصد الأول، انظر أدلة ذلك فيها.وقال فيها أيضا: قال مالك : الحكمة والعلم نور يهدي به الله من يشاء، وليس بكثرة المسائل، ولكن عليه علامة ظاهرة وهو التجافي عن دار الغرور، والإنابة إلى دار الخلود، وذلك عبارة عن العمل بالعلم من غير مخالفة. ووطلب العلم على قسمين، : عين وكفاية، فأما دطلب علم الحال؛ أي الأمر العارض للإنسان من صلاة وزكاة وصوم وغيرها فهو (فرض عين) فهو ما يتعلق بالإنسان في نفسه كالكافر، فإنه مطلوب بالإسلام فرض عين، فيجب عليه تعلم صورته ومبانيه، ثم إذا حان الوقت وجب عليه تعلم الطهارة وسائر شروط الصلاة وفرائضها، وهكذا كما قال : **وفليدر مرء،** مسلم **دحكم ما يقع له، وي**تعلق به **دمن العبادة، في**جب عليه علمها بقدر ما يؤدي به الواجب؛ لأن ما يتوسل به إلى إقامة الفرض يكون فرضا دومن معامله، فإن أراد شراء طعام مثلا وجب عليه تعلم أحكام البيع والشراء، وإن آراد تزوجا وجب عليه تعلم أحكام النكاح، وهكذا، فليس فرض العين مخصوصا

## وواقعٌ في البعضِ مِنْ أُحْيَانِ فَهْوَ الكِفائي لا على الأُعْيَانِ

بالعبادات، ولا بباب من أبواب الفقه، وعلى هذا يحمل قوله عليه السلام : (طلب العلم فريضة على كل مسلم)<sup>(2)</sup> عند كثير من الأثمة. ثم إنه يجب على المكلف تحصيل فرض العين من علم الشرع قبل الاحتياج إليه، وقال الشافعي : لا يجب إلا عند الاحتياج إليه. كما في عدوي الرسالة. (و) أما (واقع في البعض من أحيان) أي الأوقات كصلاة جنازة وعيادة مريض ونحوهما «فهو الكفائي» بتخفيف ياء النسب، وهو لغة، لا ضرورة. (لا على الأعيان؛ فإذا قام به بعض سقط عن الباقي. كنون : من العلوم ما تجب معرفته عينا كعلم المعتقدات، وكمعرفة أحكام العبادات العينية، وكحكم المعاملات كالنكاح والبيع والإجارة والشركة والقراض لمن يتعاطى ذلك؛ للإجماع على أنه لا يحل لأمرىء مسلم أن يقدم على أمر حتى يعلم حكم الله فيه، لكنَّ يكفي في غير العبادات تعلم الحكم بوجه إجمالي يبرئه من أصل الجهل بالحكم بقدر وسعه، وكعلم أمراض القلوب وعلاجها كالكبر والعجب والحقد والحسد وحب الحمد بما لم يفعل، وعلى هذا القسم حمل حديث (طلب العلم فريضة على كل مسلم)، ومنها ما تجب معرفته كفاية، وهي إما مقاصد كحفظ القرآن والتفسير والحديث والفقه والكلام والتصوف على رأي فيهما، وإما وسائل، فمنها ما يتعلق بالقرآن وهو علم القراءات وعلم التجويد، ومنها ما يتعلق بالحديث وهو علم أقسامه ومراتبه وعلم أحوال الرواة وطبقاتهم وأعمارهم وعدالتهم وجرحهم، ومنها ما يرجع إلى الأستنباط منهما وهو علم أصول الفقه، ومنها ما يتعلق بهما وبغيرهما من كلام العرب وهو اللغة والصرف والنحو والمعاني والبيان، ومنها ما فيه منفعة عامَّة وهو الحسَّاب والتوقيت والمنطق ـــ على رأي ـــ، ومنها ما معرفته مستحسنة فقط كعلم الكتابة والطب وما يحتاج إليه من النجوم، وكعويص الفرائض، والدقيق في العربية والتصريف، ومعرفة شواذً اللغة وعلم العروض والقوافي. انتهى منه. وما ذكر من استحسان الطب ذكره أيضا الشيخ الطيب، لكن قال محشَّيه : الظاهر أنه من فزوض الكفاية. وسيأتي ذلك إن شاء الله تعالى. (2) رواه الطيرالي. لاكنْ إِذَا البعضُ بهِ لم يَقُم ِ فِي بَلْدةٍ كانوا إِذاً فِي مَأْثَم ِ

ثم إن الاشتغال بعلم الكفاية \_ كما قال اليوسي \_ أفضل من عبادة أخرى قاصرة كصلاة وصوم، وذلك لثلاثة أوجه : الأول : ما ورد من فضل العالم على العابد، الثاني : أن منفعة العبادة القاصرة خاصة بصاحبها ومنفعة العلم عامّة، الثالث : أن أجر العبادة المذكورة ينقطع بالموت ومن خلف علما ينتفع به بعده الثالث : أن أجر العبادة المذكورة ينقطع بالموت ومن خلف علما ينتفع به بعده فلا ينقطع بالموت، قلت : وهذا مع صحة النية في العلم والإخلاص، وذلك صعب إلا على من وُفَق. انتهى كلامه. قال الشيخ الطيّب : من ظهرت فيه قابلية ونجابة في طلب العلم الكفائي صار في حقه فرض عين، قاله سحنون، ومال إليه ابن ناجي، وجعله شيخه أبو مهدئي المذهبَ؛ قائلا : لا أعرف خلافه، وقول المَحَلِّي : لا يجب الاستمرار في طلبه على من آنس فيه الرشد من نفسه على الأصح مذهبُ الشافعية؛ لأنه منهم. «لكن إذا البعض به» أي بذلك الكفائي «لم يقم في بلدة كانوا» أي أهل تلك البلدة «إذاً في مأثم» جميعا، فيجب على الإمام أن يأمرهم بالقيام به ويجبرهم عليه.

وللعلامة جدِّنا : محمد مولود بن أحمد الجواد في نظمه تنقيح القرافي رحمهم الله تعالى :

العلم مقسوم إلى قسمين فرض كفاية وفسرض العيسن فالثانِ عِلمُ ما عليبِ وَجَبَا إذ مُنِعَ المجْهُولُ أَن يُرْتَكَبَـا فمَبِنْ يُسرِدْ تأدِيَسةَ الصلاةِ والحجِّ والصيـــام ِ والـــــزكاةِ فليتعلَّــــم حُكَـــم آرادَه مِن ذي وغيرِهـا مـن العبــادة كالبيع والصرف وغير ذين من كلِّ ما يقَعُ بين اتْنَيْنِ فليسَ فرضُ العيـن في العبـادة مُنتحصراً عندة ذَوِي الإفسادة فطَـلَبُ العلـم فـريضة على کُلٌ مَن آسْلَمَ عَلَى ذا حُمِلاً فعالم بمقتضى العلم عَمِلَ أطاع طاعتين نِعْم ما فَعَلْ وغينرُ عالـــم وعامــل أتـــى معصيَتَيْن بعسما أتى الفَتَسي وعالية بعِلميه لم يعْمَـــلا معصيةً وطاعـةً قــد عمِـــلا فالعُلما خير لدى الأعسلام مِن غيرِهمْ في مثلٍ ذا المقـام

11

وشَرَفُ العِلْمِ الَّذِي اخْتَصَّ بِهِ الإنسانُ بادٍ لَمْ نُطِلْ بِجَلْبِهِ

وقد يَحونُ الجُهداءُ أفضلاً كَمْنَارِبِ الحمر يَسراه عَسَلا كذاكَ من في العِلم باعُه اتستع فإنه أعظم ذنباً للتبسيغ أمّا الكفائش فعلم ما له تَعَلَّسقَ لأحسد بحاله فواجبٌ في الشرع أن يَكونا في الدين منا متفقّهونا كيما يكونوا قدوةَ الأتباع صوناً لشرعنا مِن الضيّاع ومن يكُن طيبة سَجيتُه بين الورى واعتَدلت سريرتُه وجاد حقّنا حفظه وحسنا إدراكه العلم له تعيَّنا

أي تعين للعلم الكفائي. قال مولود رحمه الله تعالى في شرحه : لأن من لا يكون كذلك لا يحصل منه المقصود، إما لتعذره كسّيء الفهم يتعذر عليه أن يصل لرتبة الاقتداء، أو لسوء الظن به فينفر الناس عنه؛ لخبث سريرته فلا يحصل مقصود الاقتداء.

**وشرف العلم الذي اختص به الانسان باد،** لا يخفى على أحد، فما سوى العلم من الخصال يشترك فيه سائر الحيوانات كالشجاعة والقوة، ولكون شرفه ظاهرا **دلم نطل؛** النظم **دبجلبه؛** ولابأس بإيراد مقدمات ثلاث ها هي :

المقدمة الأولى في فضائل العلم والحث عليه، قال في المقدمات : وطلب العلم إذا أريد به وجه الله تعالى وأخلصت النية فيه لله من أفضل أعمال البر وأجلً نوافل الخير، قال الله تعالى : ﴿يَرْفَعِ اللَّهُ ٱلَّذِينَ عَامَنُوا مِنْكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُوا آلْعِلْمَ ذَرَجَاتِكِ<sup>(د)</sup> وقال : ﴿قُلْ يَسْتَوِي ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَكُ<sup>(۱)</sup> وقال : ﴿وَمَا يَعْقِلُهَا إِلاَ الْعَالِمُونَكُ<sup>(د)</sup> وقال : ﴿إِنَّمَا يَحْشَى ٱللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ

- (3) المجادلة 11.
- (4) الزمر 10.
- (5) العنكبوت 43.

ٱلْعُلَمَاءُ ﴾(٥) وقال : ﴿وَمَنْ يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْراً كَثِيراً ﴾(٦) جاء في التفسير أنه الفقه في دين الله عزَّ وجلَّ. وقال رسول الله عَلَيْكُم : (من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين)<sup>(8)</sup> وقال : (من سلك طريقًا يطلب فيه علمًا سهَّل الله له طريقا إلى الجنة)<sup>(9)</sup> وروي : (إن الملائكة تضع أجنحتها لطالب العلم؛ رضى بما يصنع)<sup>(10)</sup> وقال أبو هريرة : (من غدا أو راح إلى المسجد لا يريد غيره؛ ليتعلم خيرا أو يعلمه كان كالمجاهد في سبيل الله رجع غانما)<sup>(11)</sup>، وروي عن النبي الله أنه قال : (ما أعمالُ البر كلها في الجهاد إلا كبصقة في بحر، وما أعمال البر كلها والجهاد في طلب العلم إلا كبصقة في بحر)<sup>(12)</sup> قال في البيان معناه في الموضع الذي يكون الجهاد فيه فرضا على الكفاية، لا في الموضع الذي يكون متعينا على الأعيان. وروي أن رسول الله عَلَيْكُ سئل عن أفضل الأعمال ؟ فقال : (الصلاة لأول ميقاتها)<sup>(13)</sup> معناه في الفرائض، وأما النوافل فطلب العلم أفضل منها بدليل الحديث الأول. وقد روي عن مالك أن الصلاة أفضل من القعود لمذاكرة العلم، وروي عنه أن العناية بالعلم أفضل من الصلاة، وليس ذلك باختلاف من قوله، ومعناه أن طلب العلم أفضل من الصلاة لمن ترجى إمامته، وأن الصلاة أفضل من طلب العلم لمن لا ترجى إمامته، إذا كان عنده منه ما يلزمه في حاصّة نفسه، من صفة وضوئه وصلاته وصيامه وزكاته ـــ إن كان ممن تجب عليه الزكاة .... وفي البيان أيضا : لا اختلاف في أن نشر العلم وتعليمه من أفضل أعمال البر قال الله عز وجل : ﴿ يَرْفَعِ آلَهُ ٱلَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ... الآية (14) معناه : يرفع الله الذين آمنوا منكم وأوتوا العلم درجات؛ لأن من (6) فاطر 28. (7) البقرة 268. (8) متفق عليه. (9) أخرجه مسلم وأحمد. (10) رواه أبو داوود والترمذي. (11) رواه ابن ماجه والطبراني بألفاظ متقاربة. (12) الإتحساف. (13) متفق عليه.

(14) المجادلة 11.

آمن ولم يؤت العلم لا تستوي درجته مع درجة من آمن وأوتي العلم، وإنما رفع الله درجات الذين أوتوا العلم بتعليمهم إياه. وفي الحديث : (تعلموا العلم فإن تعلمه لله خشية، وطلبه عبادة، ومذاكرته تسبيح، والبحث عنه جهاد، وتعليمه لمن لا يعلمه صدقة، وبذله لأهله قربة؛ لأنه معالم الحلال والحرام، ومنار سبل أهل الجنة، وهو الإنس في الوحشة، والصاحب في الغربة، والمحدث في الخلوة، والدليل على السراء والضراء، والسلاح على الأعداء، والزين عند الأخلاء، يرفع الله به أقواما فيجعلهم في الخير قادة وأثمة تقتصُّ آثارهم ويقتدى بأفعالهم وينتهى إلى رأيهم، ترغب الملائكة في خلتهم، وبأ جنحتها تمسحهم، يستغفر لهم كل رطب الجهل، ومصابيح الأبصار من الظلم، يبلغ العبد بالعلم منازل الأخيار، والدرجات ويابس، وحيتان البحر وهَوامُه، وسباع البر وأنعامه؛ لأن العلم حياة القلوب من الجهل، ومصابيح الأبصار من الظلم، يبلغ العبد بالعلم منازل الأخيار، والدرجات العلى في الدنيا والآخرة، التفكر فيه يعدل الصيام، ومدارسته تعدل القيام، وبه ويولس الأرحام، وبه يعرف الحلال من الحرام، وهم والعمل تابعه، ويولم الأرحام، وبه يعرف الحلال من الحرام، وهو إمام العمل والعمل تابعه، ويلهمه السعداء، والعمار من العلم منازل الأحيار، والدرجات

قال في شرح خاتمة التصوف : وجمع الشافعي نبذة في فضل العلم قال : ما يتقرب العبد إلى ربَّه بشيء أفضل من طلب العلم. وقال : ما أفلح في العلم إلا من طلبه في القلة، ولقد كنت أطلب القرطاس فيعسر عليَّ، ولا يطلب أحد هذا العلم بالملك وعز النفس فيفلح، ولكن من طلبه بذلة النفس وضيق العيش وخدمة العلم وتواضع النفس أفلح. وقال : من لا يحب العلم لا خير فيه، فلا تكن بينك وبينه صداقة ولا معرفة. وقال : رتبة العلماء التوفيق للعمل، وحليتهم حسن الخلق، وجمالهم كرم النفس. وقال : زينة العالماء التوفيق للعمل، وحليتهم حسن الخلق، فليدقق؛ لئلا يضيع دقيق العلم. وقال : من أراد الدنيا فعليه بالعلم، ومن أراد الآخرة فعليه بالعلم.

ولولا العلم ما عُرِف الله عز وجل، ولا ما فرض على عباده، فلا عمل أجل منه، فإن الله تعالى وصف به نَفْسَهُ وتسمّى به، والعلماء هم ورثة الأنبياء، وفي الحديث : (أفضل العبادة الفقه وأفضل الدين الورع) [رواه الطبراني في معاجمه الثلاثة] وفيه : (لَبَابٌ يتعلمه الرجل أحب إلَّي من ألف ركعة تطوعا) [رواه الطبراني] انظر في الشرح المذكور بقية أدلة فضل العلم فقد أطال فيها، كما أطال فيها الإحياء وابن عبد البر واليوسي.

قال اليوسي : واعلم أن كل ما يذكر في فضيلة العلم وطلبه إنما يكون تنبيها وترغيبا؛ وإلا ففضل العلم غني عن البيان؛ لأنه كمال الإنسان، وبه يمتاز عن سائر الحيوان.

ومما قيل فيه من الشعر قول على رضي الله عنه : الناس من جهة التمثيل أكفاء أبوهـــــم ءادم والأم حــــواء فإن يكن لهم في أصلهم شرف يفاخـرون بــه فالطيـــن والماء ما الفخر إلا لأهل العلم إنهم على الهدى لمن استهدى أدِلاًء وقدرُ كلّ امرىء ما كان يحسنه والجاهلون لأهل العلم أعـداء فنُز بعلم تعِش حيّاً به أبـداً الناس موتى وأهل العلم أحياء

وعنه فباحث كلَّ من عنده فهم وعونَّ على الدين الذي أمرُه حتم وذُو العلم في الأقوام يرفعُه العلمُ وينفذ منه فيهم القول والحكم وأفنى سِنيه وهو مستعجم فذم ؟! تركَّب في أحضانه اللحم والشحم ! بدت رُحضاء العلي في وجهه تسمو ! من اشيبَ لا علم لديه ولا حلم ؟ فسأولها خسزي وآخرُها غُنمُ فخلطتُهم زين وصُحبتهم غُنمُ فولا لاح من غيب الأمور لنا رسم

كما يجلَّي سوادَ الظلمة القمسرُ ولا البصير كأحمى ما له بصر وقول بعضهم : مع العلم فاسلك حيث ما سلك العلم ففيه جَلاءً للقلوب من العمى فاني رأيت الجهل يُزري بأهله يُعَدُّ كبيرَ القوم وهو صغيرُهم وأيُّ رجاء في امرىء شاب رأسه يروح ويغدو الدهرَ صاحبَ بطنة إذا سئل المسكينُ عن أمرِ دينه وهل أبصرت عيناك أقبحَ منظراً هي السوءة السوءاء فاحذر شماتها فخالط رواة العلم واصحب خيارهم فوالله لولا العلم ما اتضح الهُدى

وقال سابق البربري : والعلم يجلو العمى عن قلب صاحبه وليس ذو العلم بالتقوى كجاهلها

وقول أبي بكر بن مروان : أتت إلينا بذا الأنباء والكتب العلم زينً وتشريف لصاحبـــهِ فکيف من کان ذا علم له حسب ؟ والعلم يرفع أقواما بـلا حسب فما سوى العلم فهو اللهو واللعب فاطلب بعلمك وجه الله محتسبا وقول الآخر : وإن لم يكن في قومه بحسيب يعد رفيع القوم من كان عالما وإن حل أرضا عاش فيها بعلمه وما عالم في بلدة بغسريب وقول الآخر : لقد ضلت حلومٌ من أنـاسٍ يرون العلم إفلاساً وشومًا كسانا علمنا فخرا وجرودأ وبالجهل اكتسوا عجزا ولوما هم الثيرانُ إن فكَّرتَ فيهم فكيف بأن ترى ثورا عليما ؟ فجسانبهم ولا تعستب عسليهم وكسن للكستب دونهم نسديما وقول الجاحظ : يطيب العيش إد تلقى حكيماً غــذاه العلــم والــرأي المصيبُ فيكشفُ عنك حيرة كلّ جهل ففضل العلم يعرفه الأريب سقام الحرص ليس لــه دواء وداء الجهل ليس له طبيب تقوى الله، ودوام خوفه، ومراقبته في جميع حركاته، وفي سره وعلانيته، ولْيَسْتَشْعِر ما أودعه الله تعالى من أمانته، فيجتهد في حفظها، ويحذر من الخيانة فيها، قال تعالى : ﴿لاَ تَخُونُوا آلِلَّهَ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَانْتِكُمْ ﴾(15) وقال : ﴿بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِن كِتَابِ ٱللَّهِ... الآية﴾(16) وعن الشافعي رضي الله عنه : ليس العلم ما حفظ، العلم ما نفع.

وفي الجامع الصغير : (سياتيكم أقوام يطلبون العلم، فإذا رأيتموهم فقولوا : مرحبا بوصية رسول الله وافتوهم) أي علموهم. المناوي : وقد درج السلف على \_\_\_\_\_\_

(15) الأنفال 28.

قبول وصيته، فكان أبو حنيفة يكثر مجالسة طلبته، ويخصهم بمزيد الإكرام، وصرف العناية في التعظيم. وكان البويطي يدنيهم ويقربهم، ويعرفهم فضل الشافعي وفضل كتبه، ويحضهم على الاشتغال، ويعاملهم بأشرف الأحوال.

قال الشيخ الطيب : قال القلشاني : من أهمَّ آداب العلم أن يقصد بتعلمه وتعليمه وجه الله تعالى، وأن يتخلق حامله بالمحاسن التي رغب الشارع فيها من الزهد والخشوع والوقار والتواضع والخضوع لأهل الديانة والعلم، والتنزه عن دنيء الاكتساب والحلم، وطلاقة الوجه وحسن البشر.

وفي المدخل عن القرطبي : ينبغي للعالم أن يأخذ نفسه بالصون عن طرق الشبهات، ويقلل الضحك، والكلام بما لا فائدة فيه، ويأخذ نفسه بالحلم والوقار، وينبغي له أن يتواضع للفقراء، ويجتنب التكبر والإعجاب، ويتجافى عن الدنيا وأبنائها إن خاف على نفسه الفتنة. وإن لم يخف خالطهم بالظاهر مع سلامة باطنه؛ ليبلغهم أحكام ربهم عليهم.

ثم قال القرطبي : ويترك الجدل والمراء، ويأخذ نفسه بالرفق والأدب وينبغي له أن يكون ممن يؤمن شره، ويرجى خيره، ويسلم من ضره ولا يسمع ممن نمَّ عنده، ويصاحب من يعاونه على الخير، ويدله على الصدق ومكارم الأخلاق، ويزينه ولا يشينه.

وينبغي أن يكون خائفا على نفسه من التقصير، مشفقا على نفسه في التبليغ، يرى نفسه أنها ليست أهلا لذلك.. ويرى نفسه أنه أذل عبيد الله، وأكثرهم حاجة إليه، وأفقرهم إلى التعلم، كما قيل : العالم عالم ما كان يرى نفسه أنه جاهل، فإذا رأى نفسه أنه عالم فقد جهل، بل مسترشد متعلم.. يقعد مع إخوانه.. يرشدهم ويسترشد منهم.. ويعلمهم ويتعلم منهم... إلى أن قال : ثم إنه محتاج في التعليم لمباشرة غيره.. لأبدّ من ذلك؛ إما أن يعلم أو يتعلم، وكلاهما يحتاج فيه إلى مجاهدة عظيمة؛ لأجل خلطة الناس ومباشرتهم، وذلك أمر عسير؛ لأنه يحتاج أن كل من اجتمع به ينفصل وهو طيب النفس، منشرح الصدر، بذلك مضت السنة، وانقرض السلف عليه، وهذا مع مراعاة الأصل الذي هو تخليص الذمة مما يترتب فيها وعليها من حقوق الإخوان في الحضرة والغيبة، والسلامة من أعراضهم، والذب عنهم، وسلامة الصدر لهم، ومراعاة أحوالهم، وإنصافهم في الخلطة، والتوفيةً لهم في ذلك كله صعب عسير، فضلا عن مكابدة فهم المسائل والوقوف على معانيها وغامض خباياها آناء اليل وأطراف النهار، مع ما ينزل من النوازل من الأمور التي وغامض خباياها آناء اليل وأطراف النهار، مع ما ينزل من النوازل من الأمور التي تقع في زمانه، كما قال صاحب الأنوار رحمه الله تعالى، وقد خص الله تعالى العلماء تقع في زمانه، كما قال صاحب الأنوار رحمه الله عز وجل يعبد بفتواهم، ويعرف حلاله بفضيلة لا يشاركهم فيها غيرهم؛ لأن الله عز وجل يعبد بفتواهم، ويعرف حلاله وحرامه بهم.. غير أنهم مطالبون بشكر النعمة.. مدافعون لوجود كل فتنة ومحنة

وحادثة وبدعة. وهذا مقام عظيم؛ إذ به يعبد الله تعالى ويطاع، وبه ينهى عن معاصيه وتترك، وهذا مقام عظيم؛ إذ به يعبد الله تعالى ويطاع، وبه ينهى عن معاصيه وتترك، فكل من ترك معصية أو بدعة ففي صحيفته.. بل وكل من أطاع الله وعبد الله فكل من ترك معصية أو بدعة ففي صحيفته.. بل وكل من أطاع الله وعبد الله فذلك في صحيفته أيضا. وقد قال عليمة لعلي بن أبي طالب : (لأن يهدي الله فذلك في صحيفته أيضا. وقد قال عليمة لعلي بن أبي طالب : (لأن يهدي الله فذلك في صحيفته أيضا. وقد قال عليمة لعلي بن أبي طالب : (لأن يهدي الله فذلك في صحيفته أيضا. وقد قال عليمة لعلي بن أبي طالب : (لأن يهدي الله وليف تكون منزلته ؟ وكيف يكون حاله عند الوفود على ربه عند ظهور السرائر وكيف تكون منزلته ؟ وكيف يكون حاله عند الوفود على ربه عند ظهور السرائر والمخبَّنات ؟ هِفَلاً تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِيَ لَهُم مِّن قُرَّةٍ أَعْيَنِهُهُ

وذكر في الإحياء وظائف المعلم المرشد، فمنها الشفقة على المتعلمين، وأن يجريهم بجرى بنيه، ومنها أن يقتدى بصاحب الشرع صلوات الله عليه وسلامه، فلا يطلب على إفادة العلم أجرا، ولا يقصد به جزاء ولا شكرا، بل يعلم لوجهه تعالى، وطلبا المتقرب إليه، ولا يرى لنفسه منة عليهم – وإن كانت المنة لازمة عليهم –، بل يرى الفضل لهم؛ إذ هدفوا قلوبهم لأن تتقرب إلى الله تعالى بزراعة العلوم فيها، كالذي يعيرك الأرض لتزرع فيها لنفسك زراعة، فمنفعتك بها تزيد على منفعة صاحب الأرض، فكيف تقلده منة ؟ وثوابك في التعليم أكثر من ثواب المتعلم عند الله تعالى، ولولا المتعلم ما نلت هذا الثواب، فلا تطلب الأجر إلا من الله تعالى، كما قال تعالى : ﴿وَيَقَوْمِ لاَ أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً... الآية ﴾ (19).

ومنها أن لا يدع من نصح المتعلم شيئا، وذلك بأن يمنعه من التصدي لرتبة قبل استحقاقها، والتشاغل بعلم خفي قبل الفراغ من الجلي، ثم ينبهه على أن الغرض

- (17) في الصحيحين وأبي داوود ومسند أحمد بألفاظ متقاربة. (18) سورة السجدة، الآية 17. (18) مترجب الآترجية
  - (19) سورة هود، الآية 29.

بطلب العلوم القرب إلى الله تعالى دون الرياسة والمباهاة والمنافسة، ويقدم تقبيح ذلك في نفسه بأقصى ما يمكن، فليس ما يصلحه العالم الفاجر بأكثر مما يفسده، فإن علم من باطنه أنه لا يطلب العلم إلا للدنيا نظر إلى العلم الذي يطلبه، فإن كان هو علم الخلاف في الفقه والجدل في الكلام والفتاوي في الخصومات والأحكام فيمنعه من ذلك، فإنّ هذه العلوم ليست من علوم الآخرة ولا من العلوم التي قيل فيها : تعلمنا العلم لغير الله فأبى العلم أن يكون إلا لله، وإنما ذلك علم التفسير وعلم الحديث، وما كان الأولون يشتغلون به من علم الآخرة، ومعرفة أخلاق النفس وكيفية تهذيبها.

ومنها أن يزجر المتعلم عن سوء الأخلاق بطريق التعريض ما أمكن ولا يصرح، وبطريق الرحمة، لا بطريق التوبيخ، فإن التصريح يهتك حجاب الهيبة، ويورث الجرءة على الهجوم بالخلاف، ويهيج الحرص على الإصرار؟ إذ قال عليه السلام — وهو معلم كل مرشد — : (لو منع الناس عن فت البعر لفتوه وقالوا ما نهينا عنه إلا وفيه شيء)<sup>(20)</sup> ولأن التعريض أيضا يميل النفوس الفاضلة والأذهان الذكية إلى استنباط معانيه، فيفيد فرح التفطن لمعناه رغبة في العمل به؟ ليعلم أن ذلك مما لا يعزب عن فطنته.

ومنها أنه ينبغي للمتكفل ببعض العلوم أن لا يقبح في نفس المتعلم العلوم التي وراءه كمعلم اللغة؛ إذ عادته تقبيح علم الفقه، ومعلم الفقه؛ إذ عادته تقبيح علم الحديث والتفسير، وأن ذلك نقل محض وسماع، وهو شأن العجائز، ولا نظر للعقل فيه، ومعلم الكلام ينفر عن الفقه ويقول : ذلك فروع، وهو كلام في حيض النسوان، فأين ذلك من الكلام في صفة الرحمن ؟ فينبغي أن تجتنب هذه الأخلاق المذمومة للمعلمين، بل المتكفل بعلم واحد ينبغي أن يوسع على المتعلم طريق التعلم في غيره، وإن كان متكفلا بعلوم ينبغي أن يراعي التدريج في ترقية المعلم من رتبة إلى رتبة.

ومنها أن يقتصر بالمتعلم على قدر فهمه، فلا يلقي إليه ما لا يبلغه عقله فينفره، أو يخبط عليه عقله؛ اقتداءً في ذلك به عليه السلام حيث قال : (نحن معاشر الأنبياء

(20) الإتحاف.

أمرنا أن ننزل الناس منازلهم ونكلمهم على قدر عقولهم)<sup>(21)</sup> فليَبُثُ إليه الحقيقة إذا علم أنه يستقل بفهمها، وقال عليك : (ما أحد يحدث قوما بحديث لا تبلغه عقولهم إلا كان فتنة على بعضهم)<sup>(22)</sup> وقال علي رضي الله عنه فقلوب صدره : إن ههنا لعلوما جمة لو وجدت لها حملة، وصدق رضي الله عنه فقلوب الأبرار قبور الأسرار.

ومنها أن المتعلم القاصر ينبغي أن يلقى إليه الجلي اللائق به ولا يذكر له أن ومنها أن المتعلم القاصر ينبغي أن يلقى إليه الجلي اللائق به ولا يذكر له أن وراء هذا تدقيقا وهو يدخره عنه، فإن ذلك يفتر رغبته في الجلي ويشوش عليه قلبه، ويوهم إليه البخل به عنه؛ إذ يظن كل أحد أنه أهل لكل علم دقيق، فما قلبه، ويوهم إليه البخل به عنه؛ إذ يظن كل أحد أنه أهل لكل علم دقيق، فما من أحد إلا وهو راض عن الله سبحنه في كمال عقله، وأشدهم حماقة وأضعفهم عقلا هو أفرحهم بكمال عقله.

ومنها أن يكون المعلم عاملا بعلمه، فلا يكذب قوله فعله؛ لأن العلم يدرك ومنها أن يكون المعلم عاملا بعلمه، فلا يكذب قوله فعله؛ لأن العلم العمل بالبصائر والعمل لا يدرك إلا بالأبصار، وأرباب الأبصار أكثر، فإذا خالف العمل العلم منع الرشد، وكل من تناول شيئا وقال للناس : لا تتناولوه فإنه سم مهلك العلم منع الرشد، وكل من تناول شيئا وقال للناس : لا تتناولوه فإنه سم مهلك منحر الناس به واتهموه وزاد حرصهم على ما نُهُوا عنه، ومثل المعلم المرشد من سخر الناس به واتهموه وزاد حرصهم على ما نُهُوا عنه، ومثل المعلم المرشد من المسترشدين مثل الظل من العود، فمتى استوى الظل والعود أعوج ؟ ولذلك قيل في المعنى :

لا تنه عن خلق وتأتي مثله عار عليك إذا فعلت عظيم وقال تعالى : ﴿أَتَامُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ... الآية ﴾<sup>(23)</sup> ولذلك كان وزر العالم في معاصيه أكبر من وزر الجناهل؛ إذ يزل بزليته عالَمَّ كثير ويقتدون به، ومن سن سنة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها، ولذلك قال علي رضي الله عنه : قصم ظهري رجلان عالم متهتك وجاهل متنسك، فالجاهل يغر الناس بتنسكه والعالم يغرهم بتهتكه. انتهى منه ببعض اختصار.

- (21) الإتحساف.
- (22) الإتحاف.
- (23) البقرة 43.

ثم تكلم على آفات العلم وبيان علامات علماء الآخرة والعلماء السوء فراجعه لذلك ولابد.

قال في خاتمة التصوف : والعلم أفضل العمل وأسُّه، إلا أن العمل ثمرته فقليله معه خير من كثيره مع الجهل، والعلم النافع : ما كان تعلمه لله وحده، لا تصيُّدا للدنيا ولا تحيلا لصرف القلوب. قال في شرحها ـــ بعد كلام طويل ـــ ما نصه : فالحاصل أن التكلم بالعلم لاستمالة النُّفوس طلبًا للمنزلة والجاه والشرف عند الخلق، وتوصلا لما يرشح له منهم من جيفة الدنيا.. بيع للعلم النفيس بأبخس الثمن الخسيس، ويختبر العبد نفسه في قصده بالعلم بأن ينظر فيما يجري على لسانه من العلم والحكمة، فإن كانت نفسه لا تميل إلى خردلة من جاهٍ وشرف وجر منفعة من السامعين له فليفسخ عقدة الصمت عن لسانه، وينطق بالعلم والحكمة؛ لينتفع بها قلوب الخلق، بعدما يكون هو أكثرهم انتفاعا بالعلم وأكثرهم خشوعا، وإن عدم هذا خيف عليه أن يكون من الثلاثة الذين ورد أنهم أول من تسعر بهم النار يوم القيامة(24)، فمن طلب بالعلم والحكمة لقمة أو رفعة أو منزلة فقد تعرض للسقوط من عين الله، فالأعمى لا يصلح أن يكون دليلا، والطبيب لا يصلح أن يكون عليلا، فالعبد إذا كان بالعلم موصوفا، وكان قلبه إلى الحظ العاجل مصروفا، فقلبه من حب الدنيا معلول، وباب الأسرار عنه مقفول، فكل من مال في الكلام بالعلم إلى وزن خردلة من جاه أو رفعة، أو طلب ذرة من حطام الدنيا فلفظه بالعلم تعرض منه لمقت الله عز وجل وسخطه، فحب الجاه والشرف إذا تفاحش لا يشفى منه العبد إلا العناية والخصوصية. انظر بقيته.

ثم قال : وفي شرح المناوي للحكم : قال بعضهم : ليس لنا علم شرعي إلا وهو يدعو إلى الأدب مع الله تعالى ومع خلقه، فليمتحن طالب العلم نفسه فإن كان كلما ازداد علما ازداد أدبا مع الله تعالى وزهدا فليعلم أن اشتغاله بالعلم على القواعد، وإن كان كلما ازداد علما ازداد حبا للدنيا ومناصبها وحب المأكل والمشرب والملبس والمنكح فليقصر عنه وليكثر من الاستغفار، فإنه على شفا جرف هار.

 علما ولم يزدد هدى لم يزدد من الله إلا بعدا)<sup>(25)</sup> وقوله عليه : (إن من أشد علما ولم يزدد هدى لم يزدد من الله إلا بعدا)<sup>(26)</sup> أو كما قال. نسأل الله الناس عذابا يوم القيامة عالم لم ينفعه الله بعلمه)<sup>(26)</sup> أو كما قال. نسأل الله السلامة والإخلاص بحرمة سيدنا محمد عليه.

النووي : ومن أهم ما يؤمر به المعلم أن لا يتأذى ممن يقرأ عليه إذا قرأ على غيره، وهذه مصيبة ابتلى بها جهلة المعلمين؛ لغباوتهم وفساد نيتهم، وهو من الدلائل الصريحة على عدم إرادتهم بالتعليم وجه الله تعالى الكريم، وهذا ما لم يكن العالم الآخر فاسقا أو مبتدعا أو كثير الغلط ونحو ذلك، وإلا فليحذر من الاغترار به.

وفي الرهوني عن المقدمات أن من كان أصل عمله لله، وعلى ذلك عقد نيته لا تضره ـــ إن شاء الله تعالى ـــ الخطرات التي تقع بالقلب ولا تملك. وقد سئل مالك ـــ رحمه الله تعالى ـــ وربيعة عن الرجل يحب أن يلقى في طريق المسجد ويكره أن يلقى في طريق السوق ؟ فأما ربيعة فكره ذلك، وأما مالك فقال : أما إذا كان أول ذلك وأصله لله تعالى فلابأس به ـــ إن شاء الله ـــ.

قال الله عز وجل : ﴿وَالْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مَنْيَ ﴾<sup>(27)</sup> وقال : ﴿وَاجْعَل لَي لِسَانَ صِدْقٍ فِي آلآخِرِينَ ﴾<sup>(28)</sup> وقال عمر بن الخطاب لابنه : لئن كنت قلتها أحب إلي من كذا وكذا إلى أن قال : فإنما هذا أمر يكون في القلب لا يملك، فهذا إنما يكون من الشيطن ؛ ليمنعه من العمل، فمن وجد ذلك فلا يكسله عن التمادي في فعل الخير، ولا يؤيسه من الأجر، وليدفع الشيطن عن نفسه ما استطاع، ويجدد النية لله، ثم بعد أن ذكر ما يؤيد ما ذهب إليه مالك قال : ويوافق ما تقدم قول ابن العربي : فإن قيل يخاف المحمدة قلنا : لابد أن يحمد الرجل على ما فعل من الخير، وإنما المذموم أن يحب أن يحمد بما لم يفعل. وقد قلت : مَنْ أَخْلَصَ الْعَمَلَ فِي آيَتِدَائِهِ في يَقْتَابِ وَعَنْسَوْمَ وَقَدْ قَلْنَا بِنَا لابِ أَنْ عَمْد الرجل على ما فعل من أخليس أنْعَمَل في آيَتِدَائِهِ في يُعْمَد بما في يقعل. وقد قلت :

> (25) رواه الديلمي في مسند الفردوس. (26) البيهقي والطبراني في الصغير وابن عدي. (27) طـه 38. (28) الشعراء 84.

and the second second

مِنْ سَلَفٍ عَلَى آعْتِبَارِ آلاِبِتِدَا فَلَيْسَ بِالْعَارِضِ نَسْخُ الْمُبْتَسَدَا وَإِنْ يَكُنْ بَاعِثُ دِينِ أَقْسَوَى مِنْ بَاعِثِ الدُّنَيَا فَخُلْفٌ يَرْوَى قَضَى الْمُحاسبي بِإبْطَالِ الْعَمَلْ وقال بالصَّحَة جُمهسورُ الأَوْل وفهِمُوهَا مِن فُرُوع مَالِكُ وقَدْ حَكَى كَنُونُ كُمَّ ذَلِكُ وفي مفيد العباد عن جسوس : اعلم أن الاشتغال بالعلم أفضل من البطالة والجهل على كل حال؛ لكثرة مفاسد الجهل على العلم؛ لأن الجاهل لا يطلع على حقائق ما هو متلبس به من المساوي، ولا يعرف ما هو منغمس فيه من الدعاوي، بل يرى المعاصي طاعات، ويغلط باعتقادها مباحات أو قربات، وهذه داهية كبرى، موجبة للهلاك دنيا وأخرى؛ لسدها على من اتصف بها باب التوبة؛ إذ

ليس ما أتى به في نظره حوبة، وذلك لمن لم يمارس العلوم ـــ سيما علم التصوف ـــ وصف لازم، ونعت مرتبط ملازم.

وفي البخاري عن ربيعة أنه قال : لا ينبغي لأحد عنده شيء من العلم أن يضيع نفسه. قال في شرح الحاتمة \_ بعد أن ذكر فيه احتالات \_ ما نصه : واختار سيدي محمد بن يوسف أن معنى تضييع النفس أن يشتغل به في كل أوقاته فيؤدي ذلك إلى مخالطة الناس فيقسو قلبه، بل يخلو أحيانا لورده ومناجاة ربه، وتفكره فيما ينفعه وما يضره من تلك العلوم حتى يصقل قلبه، فيصدق عليه أنه لم يضيع نفسه. وفي كنون : قال السنوسي : إياك أن تستغرق أوقاتك في التدريس؛ لأن ذلك يقسي القلب بسبب مخالطة الناس.

وفي نور البصر في ذكر شيء من حِكَم مالك أنه سأله رجل عن علم الباطن فغضب وقال : لا يعرفه إلا من عرف الظاهر، فإن عرفه وعمل به فتح له في الباطن ولا يكون ذلك إلا مع فتح القلب وتنويره، وعليك بالدين المحض، وإياك وبنيات الأمور، وعليك بما تعرف واترك ما لا تعرف. وقال : طلب العلم حسن لمن رزق خيره، ولكن انظر ما يلزمك من حين تصبح إلى حين تمسي فالزمه. وقال : ليس العلم بكثرة الرواية، وإنما هو نور يضعه الله في القلوب. وقال : شرّ العلنم الغريب، وخيره الظاهر الذي رواه الناس. وقال لابن وهب : أدّ ما سمعت وحسبك، ولا تحمل لأحد على ظهرك؛ فإنه كان يقال : أخسر الناس من باع آخرته بدنياه، واخسر منه من باع آخرته بدنيا غيره. وقال : ينبغي لمن خول علما وكان يشار له بالأصابع أن يضع التراب على رأسه، ويعاتب نفسه إذا خلا بها، ولا يفرح بالرئاسة فإنه إذا اضطجع في قبره وتوسد التراب ساءه ذلك كله. وقال : إذا سئل الرجل عن مسألة ولم يجب واندفعت عنه فإنما هي بلية صرفها الله عنه. وقال : عليك بمجالسة من يزيد في علمك قوله، ويدعوك إلى الآخرة فعله. وقال : من إذالة العلم أن تنطق به قبل أن تسأل عنه، ومن إذالته أن تجيب كل من سألك، ولا يكون إماما من حدث بكل ما سمع.

وقال : إذا ترك العالم لا أدري أصيبت مقاتله. ونظمه بعضهم فقال : ومن كان يهوى أن يُرى متصدرا ويكره لا أدري أصيبت مقاتلُه وقال له رجل : أوصني، فقال : إذا همت بأمر من طاعة الله فلا تحبسه فواقا حتى تمضيه، فإنك لا تأمن من الأحداث، وإن همت بغير ذلك فإن استطعت أن لا تمضيه \_ ولو فواقا فافعل \_ فلعل الله يحدث لك تركه، ولا تستحي إذا دعيت لأمر غير حق أن تعمل الحق، واقرأ : هوَاللَّهُ لاَ يَسْتَحْيِي مِنَ الحَقَّ وطهر ثيابك ونقها من معاصي الله، وعليك بمعالي الأمور وكبرائها، واتق رذائلها وسفسافها، فإن الله يحب معالي الأمور ويكره سفسافها، وأكثر تلاوة القرآن، واجتهد في الخير، واذهب حيث شئت.

المقدمة الثالثة في آداب العالم في التدريس. اليوسي : ينبغي للمدرس أمور : منها إذا خرج لمجلسه يتطهر من الحدث والخبث، ويتنظف ويلبس أحسن ثيابه، مما يليق نوعه بمثله في زمانه وبلده؛ قاصدا بذلك تعظيم العلم وتبجيل الشريعة لا رياء ولا فخرا ولا سرفا، ويختلف الحال باليسار والوقت، ولابد أن يختلف أيضا بالقصد والحال، فمن الناس من يغلب عليه حال المعرفة والعلم فينبسط، ومن يغلب عليه حال الخوف والورع فينقبض ويتقشف، والكل على هدى من الله. ثم يركع ركعتي الاستخارة ــ إن كان وقت ركوع ــ ؛ طالبا اختيار الله تعالى فيما يريد، فإن نشر العلم ــ وإن كان قربة في الجملة ــ فقد يعرض له ما يكون به مكروها أو محرما، ثم لو كان مطلوبا فقد يكون شيء آخر أهم منه وأوكد وأولى بالتقديم، فلابد من النظر في هذا كله، والاستعانة بالاستخارة؛ لئلا

(29) الأحزاب 53.

يقع في محذور وهو يظن أنه في مأمور، ويستحضر نية صالحة في بث العلم وبيان فوائده، وتبليغ أحكام الله تعالى إلى عباده، والإعانة على الدين، وتنمية غرس العلم، وحياظته عن شبهات الضالين، وتخليط الجاهلين، ونحو هذا من المقاصد الحسنة. ويستعيذ بالله من النية الفاسدة والمقاصد الخسيسة.

ومنها إذا خرج من بيته أن يقول : باسم الله توكلت على الله ولا حول ولا قوة إلا بالله، باسم الله على نفسي وديني ومالي، اللهم رضني بقضائك وبارك لي فيما قدر لي حتى لا أحب تعجيل ما أخرت ولا تأخير ما عجلت. ويقول : اللهم إني أعوذ بك أن أضلً أو أضل أو أزل أو أزل أو أذل أو أذل أو أظلم أو أظلم أو أجهل أو يجهل علي عز جارك وجل ثناؤك ولا إله غيرك وغير ذا مما ورد عند الخروج، وليقل اللهم ثبت جناني وأدر الحق على لساني، ونحو ذا من دعاء لائق به، ثم لايزال ذاكراً لله تعالى وداعيا ومتعوذا إلى أن يصل إلى مجلسه، فإن كان في مسجد حيَّاة بتحيته، وإلا فالركوع حسن \_ إن كان الوقت ـ ثم متربعا أو كجلسة التشهد أو نحو ذلك مما يمكن، ولا يد رجليه ولا إحداهما من متربعا أو كجلسة التشهد أو نحو ذلك مما يمكن، ولا يد رجليه ولا إحداهما من متربعا أو كجلسة التشهد أو نحو ذلك مما يمكن، ولا يد رجليه ولا إحداهما من حير عذر، ولا يرفع إحداهما على الأخرى، ولا يتكىء على يده، ولا يكون على حير عذر، ولا يرفع إحداهما على الأخرى، ولا يتكىء على يده، ولا يكون على متربعا أو فرقعة الأصابع وتشبيكها، وكثرة الضحك والتفات والزاح، أو تشغل الفكر أو فرقعة الأصابع وتشبيكها، وكثرة الضحك والاتفات والزاح، أو تشغل الفكر كالجوع الشديد والعطش والم والنصب والنوم والقلق والبرد والحر الحاتي ذلك.

ومنها أن يبرز للناس؛ لينتفع القوي والضعيف والكبير والصغير؛ فإن العلم — كما جاء في الأثر — لن يهلك حتى يكون سرا، غير أن هذا الأمر يختلف باختلاف العلوم، فرب علم يصلح للعامة كظواهر الشرع وما في معناها من المواعظ والتنبيهات والحكم، ولابد أن يتخذ له المجلس العام، ويكون العالم فيه بارزا؛ لينتفع به الراوي عرضا واستملاء واستهاعا، والمستفتي والسائل على الإطلاق، وعلم آخر إنما هو للخاصة كدقائق التصوف وعلم الكتاب وسائر العلوم العقلية فلابد أن يجعل لأربابه خاصة حيث يصلح بهم، ولا يتأذون بغيرهم، ولا يتأذى بهم. ومنها أن يكرم المتعلمين عليه، وينزلهم منازلهم في السن والشرف والنجابة، مع التلطف بالجميع، وخفض جناح الرحمة عليهم، ويلتغت إليهم ويواجههم، ولا يخص بمواجهته أحدا بحيث ينكسر قلب غيره، اللهم إلا من سأل أو قرأ شيئا أو خاطبه خاصة في أمر فيواجهه بقدر الحاجة، ومن سأله استمع منه، رفيعا أو وضيعا، اللهم إلا أن يستحق تعنيفا؛ لتعنت أو نحوه.

ومنها أن يفتتح بقراءة شيء من القرآن تبركا وتيمنا ولم تجر بذلك العادة في البلاد المغربية في الفنون، ويدعو الله لنفسه وللحاضرين وسائر المسلمين، ولابد أن يسمى الله تعالى بعد التعوذ به من الشيطان الرجيم، ويحمد الله تعالى ويصلي على نبيه عليهم، ويترضى عن أثمة المسلمين ومشائخه، ويدعو للجميع وللواقف \_\_\_\_\_ إن كان في مدرسة \_\_\_ جزاء على فعله.

ومنها أن يرفع صوته بقدر استماع السامعين، ولا يزيد ولا يقصر، ويترسل في كلامه مقتصدا من غير عجلة ولا طيش، ولا سرعة تخل، ولا بطءٍ يمل، ويفصل كلامه، ويقف ويعيد عند الحاجة، ويراعي في العبارة حال الحاضرين، فإن المبتدىء يخل به الإيجاز، والمنتهي يضجره الإطناب وكثرة التكرار.

ومنها أن يصون مجلسه عن اللغط لغير حاجة، وعن الهوس واللدد، ويزجر من اشتغل بذلك، وكل من لا ينصف ولا يبتم بالاستفادة والرشد، أو يقع له ما لا ينبغي في المجلس كالنوم والتحدث والضحك والاستهزاء بالناس، وغير ذلك مما يقع في النظر والجلوس والزي والتقدم والتأخر، وكذا كل ما يخل بالتعلم.

ومنها أن يلازم هو الإنصاف، ويتبع الحق واستماعة من كلَّ أحد ـــ وإن دنيًا ــ وقول لا أدري في محله، وقد قيل : جنة العالم لا أدري، فإن أخطأه أصيبت مقاتله. وقالوا : ينبغي للعالم أن يورث أصحابه لا أدري؛ لكثرة ما يقوله، ويعلم أن ذلك لا يضع من قدره، فإن الإحاطة متعذرة، ولابد من أشياء تكون مجهولة، وهو محل لا أدري ومن طمع في الإحاطة فهو جاهل، ومن تقدم بما ليس له به علم فهو كذاب.

ومنها إن تعددت الدروس أن يرتب، فيقدم الأشرف والأهم، فيبدأ بتفسير القرآن، ثم بالحديث، ثم بأصول الدين، ثم بأصول الفقه، ثم بالمذهب ثم بالحلاف أو النحو أو الجدل أو غير ذلك.

ومنها أن لا ينتصب لهذا الأمر حتى يكون أهلا له، محققًا للفن الذي يريد الحوض فيه، مع ذكاء النفس وحصافة الرأي، قال تعالى : ﴿وَلاَ تَغْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ \$ (30) وقال عَلَيْكَ : (المتشبع بما لم يعط كلابس ثوبي زور)<sup>(31)</sup> وقال الشبلي رضي الله عنه : من تصدر قبل أوانه، فقد تصدى لهوانه. وقال أبو حنيفة : من طُلب الرئاسة في غير حينه لم يزل في ذل ما بقى. وقال قائلهم : تصدر للتـدريس كل مهـوس بليـد تسمـى بالفقيــه المدرس فحق لأهل العلم أن يتمثلموا ببيت قديم شاع في كل مجلس لقد هزلت حتى بدا من هزالها كلاها وحتى سامها كل مفلس انتهى ببعض اختصار. وقد قلت : قِيلَ بِذَاكَ حدُّ الإقراء جَلِي تصحيحك المتنن وحل المشكل يَدْخُلُ فِي ٱلتَّصْحِيحِ عِنْدَ النُّبَهَا وَمَا عَلَى نَقْصٍ وَحَشْوٍ نَبُّهَـا وَحَـلُ مُسْكِـلَ يَكُــونُ فِيــهِ تَوْجِيهُ مَا آخْتَاجَ إِلَى ٱلتَّوْجِيهِ وَفِي الَّذِي زَادَ عَلَى ذَاكَ الضَّرَرُ بِطَالِبِ أَكْثَرُ مِنْ نَفْعٍ ذَكَـرُ ذَا الْيُوسِ ثُمَّ قَالَ وَالتَّحْقِيـقُ كُــلُ يُعَامَــلُ بِمَـا يَلِيــقُ ذَا الْيُوسِ ثُمَّ قَالَ وَالتَّحْقِيقُ رَبَا أَلَّذِي أَثْتَى عَلَى ٱلَّذِي رَأَبْ وَحَيْثُ لَمْ يَكُ الْمُدَرِّسُ بِطَبْ وذكر صاحب المدخل كيفية شروع العالم في التدريس فقال : يفتتح الإقراء فيستعيذ بالله من الشيطان الرجيم؛ ليكفِّي شره في مجلسه، ثم يسمي الله تعالى؛ ليعتزله الشيطان؛ لأن كل شيء سمي الله تعالى في أوله لم يحضره الشيطان، ثم يصلي على النبي عليه؟ لتحصل البركة في مجلسه، ثم يترضى على الصحابة؛ لأنهم الذين نقلوا ما جلس إليه، ثم يتبرأ من حوله وقوته بقوله : لا حول ولا قوة إلاً

بالله العلي العظيم ثلاثا، ولو قالها سبعا لحسن، ثم قال : وينبغي له إذا أخذ يتكلم في الدرس فأوردت عليه المسائل والاعتراضات والتنظيرات أن لا يجيب أحدا عن مسألته، وليمض فيها هو بسبيله، ويسكت من أورد عليه برفق أو يأمر من يسكته؛ لأن الإيراد إذ ذاك يخلط المجلس ولا يحصل بسببه كبير فائدة.

(30) الإسراء 36.

(31) متغق عليه.

وعلى المعلم أن يتفقد أحوال من يتعلم منه، فلا يبذل علمه إلا لمن يتوسم فيه الحير والصلاح إذ بذلك تستقيم له النيات والمقاصد، ولا يبذله لسوى هذا ممن علم حاله أو جهله، وفي قوله تعالى : فوَلَا تُوتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ (<sup>32)</sup>... تنبية على أن حفظ العلم ممن يفسده ويستضر به أولى، كما قيل : ومن منع الجهال علما أضاعه ومن منع المستوجبين فقد ظلم وقد حكي عن بعض الأمم السالفة أنهم كانوا يختبرون المتعلم مدة في أخلاقه، فإن وجدوا فيه خلقا رديا منعوه التعلم أشد المنع وقالوا : إنه يستعين بالعلم على مقتضى الخلق الردي، فيصير العلم ءالة شرّ في حقه.

وقالت الحكماء : زيادة العلم في الرجل السوء كزيادة الماء في أصول الحنظل كلما ازداد ريَّا ازداد مرارة. انظر شرح الخاتمة ومفيد العباد. ثم ذكر المفيد عن الفاكهاني أنه ينبغي للعالم أن لا يمتنع من تعليم أحد؛ لكونه غير صحيح النية، فإنه يرجى به حسن النية، وربما عسر في كثير من المبتدئين الاشتغال بتصحيح النية؛ لضعف نفوسهم، وقلة أنسهم بموجبات تصحيح النية، فالامتناع من تعليمهم يؤدي إلى تفويت كثير من العلم، مع أن العلم يرجى ببركته تصحيحها إذا أنس بالعلم، وقد قالوا : طلبنا العلم لغير الله فأبى العلم أن يكون إلا لله. ومعناه أنه كان عاقبته أنه صار لله. انظر بقية كلامه.

وللسيوطي في الدرر : ومن أتى حدَّثُ ولو لم تَنْصَلِعْ نيتـــه فــــانها سوف تصغ فقد روينا عن كبار جلَّـه ألى علينــا العلــم إلا لِلَـــه وفي هدى الأبرار : من الناس من لا يعلم أحدا حتى يغلب على ظنه أنه يعمل به، ومنهم من يكتفي بستر الحال؛ تحسينا للظن بعباد الله، وأما من تحقق أن مقاصده بالعلم فاسدة فيحرم بالاتفاق تعليمه، ومعلمه كبائع سيف من قاطع الطريق. ولنختم هذه المقدمات بمنظومة للؤلؤي أو للمامون، قال ابن عبد البر أنها أحسن ما رأى في آداب التعلم والتفقه من النظم وهي : واعلـم بــأب العلـم بالتعلـسم والخففيظ والإتقــان .والتفهــم. (32) النساء 05.

في سنَّــــه ويحرمُ الكبيـــــرُ لسيس برجليسه ولا يديسه في صدره وذاك خلقٌ عسجبٌ والسدرس والفِكسرة والمناظسرة ويبورد النص ويحكبى اللفظا مما حسواه العالمسم الأديب للعلم والذكر بليب القسلب ليست له عما روى حكاية حفظا لما قد جاء في الإسنادِ لــيس بمضطـر إلى قماطِـرة والعلمُ لا يحسنُ إلا بــالأدبُ وفي كثير القول بمعضُ المُعْتَب مقارف تحمدة ما بقِيتَ ا معروفةً في العلم أو مُفتعَلَّــة حتى ترى غيرك فيها ناطقا من غير فهم بالخطاء ناطي عند ذوي الألباب والتنسافس إن لم يكن عندك علم متقنً ما لي بما تسأل عنه تُجبرُ كذاك مازالت تقولُ الحُكَما واحذَرْ جواب القولِ من خطائِكا فاغتنبم الصمت مع السلامًة ليس له حددً إليه يسقصد أَجَلْ ولا العشرُ ولو أحصيتَـهُ مما علــــمتَ والجوادُ يعشــــرُ إن أنت لا تفهم منه الكلما وآخـــر تسمعـــه فتجهلُـــة يجمعيه الباطيل والصواب

والعلمة قمد يرزقمه الصغيمر وإنما المرء بأصغريــــــــــــ لسائــــه وقلبُـــه المركبُ والعلم بالفهمم وبالمذاكمرة فسرب إنساني ينسأل الحفظسا ومالــــه في غيــــرهِ نصيبُ وربَّ ذِي حرص شديدِ الحبُّ معجـز في الحفـــظ والروايــــة وآخــر يعطـــى بـــلا اجتهادِ يهزه بالقـــلب لا بناظـــره فالتمس العلمَ وأجمل في الطلبْ والأدَبُ النافـــعُ حُسنُ السَّمتِ فكن لحسن السمت ما حييتًـا وإن بدت بينَ أناسٍ مسئلة فلا تكن إلى الجواب سابقا فكم رأيت من عجول سابق أزرى بـــه ذلك في الجالس والصمت فاعلم بك حقا أزْيَنُ وقسل إذا أعيماك ذاك الأمسر فذاك شطر العلم عند العُلما إياك والعُجْبَ بغضل رأيكا كُمْ من جواب أعقبَ الندامَة العلم بحرّ مسنتهاه يبعُسَدُ وليس كل العلم قـد حويتَــه وما بقى عليك منه أكتسر فكسن لما سمعتسه مستفهمسا القمول قمولان فقمول تعقلمة وكل قسبول فلسه جسسواب

## فصل في النية في حال التعلم

لأبسد للطُّسالِبِ في زَمَسانِ تَعَلُّم مِنْ مَعْصَدٍ مُسَرْدَانِ

وللكــــــــــــلام أول وآخـــــــر فافهمهما والذهن منك حاضر لا تدفيع القبول ولا تـــردة حتى يؤديك إلى ما بعسة فسربما أعيا ذوي الفضائـــل جواب ما يلقى من المسائـل فيمسكوا بالصمت عن جوابيه عند اعتراض الشك في صوابه ولو يكون القول في القياس من فضة بيضاءَ عند الناس إذاً لكان الصمت من خير الذهب فافهم هداك الله آداب الطلب

وفصل في النية في حال التعلم. لابد للطالب؛ للعلم وفي زمان تعلم من مقصد مزدان؛ أي من نية حسنة، ولابد أن يجتهد في تطهير باطنه من كل غل وغش وحسد وكبر، وكل دنس مذموم، وكل عقيدة فاسدة، فإن وعاء العلم هو قلبه، فلابد أن ينظفه، وبذلك يزكو العلم، وتنمو عليه ثمراته الصالحة، وبذلك يكون صلاح الأمر، كما في الحديث (إن في الجسد مضغة... إلخ)<sup>(33)</sup> قاله اليوسي. قال النووي في التبيان : وقد أحسن القائل بقوله : يطيب القلب للعلم كما تطيب الأرض للزراعة.

كنون : قال في العهود : يجب على كل طالب علم أن يتخذ له شيخا يعلمه طريق الوصول إلى حضرة الإخلاص، من باب ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب، ثم ذكر آية : ﴿وَمَا أَمِرُواْ إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ... الآية﴾(<sup>34)</sup> وأحاديث منها حديث : (إن الله لا يقبل من العمل إلا ما ابتغي به وجه الله تعالى)<sup>(35)</sup> وحديث : (الدنيا ملعونة ملعون ما فيها إلا ما ابتغي به وجه الله تعالى)<sup>(36)</sup>

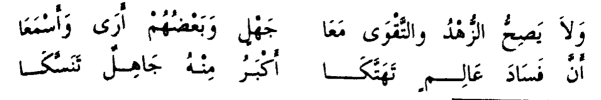
- (33) متفق عليه.
  - (34) البينة 05.
  - (35) إتحساف.
  - (36) إتحساف.

فَنِيَّةً فِي كُلِّ حَالٍ يَاتِسِي أَصْلُ إِذِ «آلأَعْمَالُ بِٱلنَّيَّاتِ» فَبِطِلاَبِ الْعِلْمِ يَنْوِي الدَّارِي نَيْلَ رِضَى اللَّهِ وَتِلْكَ الدَّارِ إِحْيَاءَهُ لِلدِّيسِنِ وَالإِزَالَــــهُ عَنْ نَفْسِهِ وِالْغَيْرِ لِلْجَهَالَـهُ إِبْقَاءَ الإِسْلاَمِ فَبِالْعِلْمِ بَقِي عِنْدَ ذَوِي السَّبْقِ حُمَاةِ السَّبَقِ

وحديث : (أخلص دينك يكْفك العمل القليل)<sup>(37)</sup> إلى أن قال : وجميع ما ورد في حق العلم والعمل إنما هو في حق المخلصين، فإياك يا أخي والغلط، فإن الناقد بصير. ثم قال : وأقلُّ مراتب الإخلاص أن يصير طالب العلم يحب رفعة جميع أقرانه عليه في العلم والعمل، ويفرح بنسبتهم له إلى الجهل وعدم الفهم، وإذا حضر في محفل وهو يعلم ما لم يعلموه لم يتكلم به في ذلك المحفل؛ خوفا أن يعلوهم ولا يعد نفسه أنه من أهل العلم قط في ساعة من ليل أو نهار، وهذا من أقل درجات المخلصين في العلم. **(فنية في كل حال ياتي؛ \_\_** مقصودا بالذات كان أم لا \_\_ دأصل؛ فهي أساس الأمر، وعليها يكون العمل داذ، قال عليه السلام : (إنما والأعمال؛ \_ أي صحتها أو حكمها من ثواب وجزاء \_ وبالنيات؛ وإنما لكل امرىء ما نوى). ثم بيَّن كيفية النية بقوله : وفبطلاب ألعلم ينوي الداري، أي العارف بما ينبغي أن يُنوى ونيل رضى الله؛ تعالى ووتلك الدار، الآخرة أي دخول الجنة، وينوي أيضا **«إحياءه للدين والإزاله عن نفسه،** بتعلمه **(و، ع**ن دالغير، بتعليمه إياه (للجهاله، صلة الإزاله. وينوي به وإبقاء الاسلام فبالعلم بقى عند ذوي السبق، أي التقدم في العلم (حماة السبق، ما يجعل من المال رهنا على المسابقة. قال في النشر الطيب : والدال على صحة النية أن يقدر نزول الموت به، فإن سره أن يكون مشتغلا به إذذاك فهو على صواب، وإلا فلا، ويجتهد في إصلاح نيته، ولا يترك طلب العلم لأجل فسادها.

قال في سنن المهتدين : لا يؤيسك من طلب العلم قول تاج الدين ومثله في الإحياء : العلم إن لم تقارنه خشية كان على قارئه نقمة فقط، ما هو هكذا فإنه من تخليط البدايات بالنهايات، وهو إلى الضلال أقرب، فأقول : إن قارنته خشية

(37) أخرجه الحاكم في المستدرك.



فلك وإلا فعليك هذا بالنسبة للسابقين، وأما غيرهم من مقتصد وظالم لنفسه إذا لم تكن فيه جرحة فالعلم له رحمة، وإن لم تدركه خشية لا يستوي العالم والجاهل. وولا يصح الزهد، في الدنيا «والتقوى معا جهل، فالعلم إنما شرف لكونه وسيلة التقوى، وهي في عرف الشرع عبارة عن كمال التوقي عما يضر في الآخرة. وعن عمر بن عبد العزيز : ترك ما حرم الله تعالى وأداء ما فرض. وعن بعض المتقي من يترك ما لابأس به؛ حذرا مما فيه بأس. وعن بعضهم بين يدي التقوى خمس عقبات لا ينالها من لا يجاوزهن : إيثار الشدة على النعمة، وإيثار الضعف على القوة، وإيثار الذل على العزة، وإيثار الجهد على الراحة، وإيثار الضعف على القوة، وإيثار الذل على العزة، وإيثار الجهد على الراحة، وإيثار الموت على الحياة.

وقد نظمت درجاتها بقولى : ابنُ جُزَمَّي ذُو الْمَقَالِ الأَقْـوَى يَقُولُ خَـمْسٌ دَرَجَـاتُ التَّقْـوَى مَقَـامُ الاسلاَمِ لِتَقْـوَى الْكُفْـرِ مَقَـامُ تَوْبَـةٍ لِتَسرُكِ الْحَظْـرِ ثُمَّ مَقَـامُ وَرَعٍ تَقْوَى الشُبَـهُ تَقْـوَى الْمُبَاحَاتِ لِزُهْدٍ مَرْتَبَـهُ تَقْوَى خُطُورِ مَا سِوَى آللَّهِ عَلَى قَلْبٍ مَقَـامٌ لِلشُّهُودِ قَـدْ عَـلاً

قال في نور البصر : ولعل المراد بخطور غير الله اشتغال قلبه بغير الله، لا مجرد الخطور بلا اشتغال به.

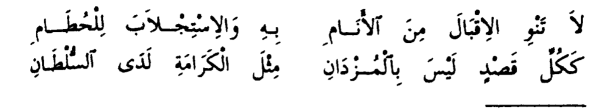
وبعضهم، أي العلماء أنشد شعرا فيه **«أرى وأسمعا أن فساد عالم تهتكا أكبر** منه جاهل تنسكا، أي تعبد، قال : فساد كبيــــرَّ عالـــــمَّ متهتكُ وأكبـرُ منــه جاهــلَّ متـــنسكُ هما فتنة في العــالمين عظيمــةً لمن بهمــا في دينــه يتـــمسكُ

فالعالم المتهتك هو الذي يفعل خلاف الشرع من الأفعال الرديئة ولا يبالي أن يفتضح، وفساد مثله كبير؛ لأنه يراه الجهال فيغترون به فيضل ويُضلهم. والجاهل المتنسك هو المقلد في معتقده، والجاهل في أفعاله وأقواله، لا يعرف صحتها وفسادها، وإنما كان فساده أكبر من العالم المتهتك؛ لأن فساده قد يكون في العمل والاعتقاد معا، والعالم اعتقاده صحيح. كَذَاكَ فَلْيَنْوِ بِهِ شُكْرَ الْمِنَنْ مِنْ نِعْمَةِ الْعَقْلِ وَصِحْةِ الْبَدَنْ

قال في شرح الحاتمة : والفقه مقدم على التصوف؛ لأن التصوف إنما يحصل في الغالب بعد مجاهدات ورياضات، ولا تنتج تلك المجاهدات إلا بموافقتها لعلم الشريعة، وإلا كانت عبثا وإتعابا، قال بعض الشيوخ : إذا بدأ المريد بكتب الحديث ثم لزم التصوف نفذ، وإذا بدأ بالتصوف ثم كتب الحديث فتر. أي إذا ابتدأ بالتعبد والتقوى والحال شغل بذلك عن العلم والسنن، فخرج إما شاطحا وإما غالطاء لجهله بالأصول والسنن؛ لأن من بدأ بالفرع قبل الأصل ضاع في حقه الأصل والفرع، وذلك كله لأن من ضيع علم الشريعة أوّلا ربما خدعه الشيطان بتزيينه له البدع والخروج عن سنن السلف، فيتخذ إليه هويه فيلتحق بالمبتدعة، ولو سلم من هذا الوجه فلا يؤمن عليه أن يستولي عليه سلطان الحقيقة، وليس له من عليه، وتوجههم بالأذى إليه، فيتكذر عليه صفوه، ويمر حلوه، وسبب هذا كله تفريطه في علم الشريعة.

وفي شرحها أيضا أن الرياضات والمجاهدات لها تأثير في صفاء الباطن مطلقا - وافقت السنة أم لا - فما كان من ذلك بحسن سياسة الشرع ومتابعة الرسول متالج ينتج تنوير القلب والزهد وجميع الأخلاق المحمودة... إلى أن قال : وما يفتح من ذلك على من ليس تحت سياسة الشرع يصير سببا لزيادة بعده وغروره وحماقته، ولايزال به حتى يخلع ربقة الإسلام من عنقه، وينكر الحدود والأحكام والحلال والحرام، ويظن أن المقصود ذكر الله وعدم متابعة السنة، ثم يتدرج من ذلك إلى تزندق نعوذ بالله من الضلال. انتهى منه ناقلا عن صاحب عوارف المعارف.

وكذاك فلينو به، أي بطلابه وشكر المنن، جمع منة النعمة ومن نعمة العقل، الإضافة بيانية، أي نعمة هي العقل. ووصحة البدن، والشكر : مقابلة النعمة بالثناء، وءاداب الجوارح، وعقد القلب على وصف المنعم بنعت الكمال. وقد قلت : عَــدَمُ عِصْيَـانِ الإلْـهِ بِالنَّعَــــمْ حَدَّ بِهِ الشُكْرَ الْجُنَيْدُ ذُو الْحِكَمْ



اليوسي : حسن النية هو أن ينوي بالتعلم امتثال أمر الله تعالى في طلب العلم، والتقرب إليه، وتحصيل العلم؛ ليعبد الله تعالى، ورجاء اللحاق بأهله، والخروج عن حضيض الجهل المذموم عند الله تعالى، والسلامة من آفات الجهل وغوائله ونحو هذا.

وقال في نور البصر في تنمية النية : فينوي طالب العلم في كل مسألة تفصيلا إن قدر، وإلا فإجمالا.. أداءَ المفروض عليه بتعلمه ما يلزمه في خاصة نفسه، وما زاد على ذلك ينوي به القيام عن الناس بفرض الكفاية، ولا يقتصر فيه على نية الندب؛ لأن أجر الفرض أعظم بكثير، وينوي أيضا أن يعمل بما علمه في خاصة نفسه، وأن يعلمه كل من أمكنه تعليمه، وينوي أيضا التوصل بتعليمه لينفع الطبقات بالوسائط علما وعملا إلى يوم القيامة، وينوي أيضا أن يشغل نفسه بطاعة الله عن معصيته، وشغلها عن الفضول الذي لو لم يكن فيه إلا تضييع العمر الذي هو رأس المال لكان كافيا في نفور نفس العاقل عنه، كيف وفيه مع ذلك أمور منها أن صاحبه يشغل الكرام الكاتبين بما لا خيرَ فيه، انظر بقيتها فيه.

ولا تنو الاقبال من الأنام؛ أي توجيههم إليك وبه، أي بطلابه ووالاستجلاب للحطام، أي أخذ متاع الدنيا منهم وككل قصد ليس بالمزدان، أي بالحسن شرعا ومثل الكرامة، أي التكرم والقرب ولدى السلطان، وغيره إلى غير ذلك مما لا يكون فيه رضاه جل ورضى رسوله عليهم.

الغزالي : الناس في طلب العلم ثلاثة : رجل طلبه ليتخذه زادا إلى المعاد لم يقصد إلا وجه الله فهذا من الفائزين، ورجل طلبه ليستعين به على حياته العاجلة وينال به الجاه والمال ومع ذلك يعتقد خسة مقصده وسوء فعله فهذا من المخاطرين، فإن عاجله أجله قبل التوبة خيف عليه سوء الحاتمة، وإن وفق لها فهو من الفائزين، ورجل استحوذ عليه الشيطان فاتخذ علمه ذريعة إلى التكاثر بالمال والتفاخر بالجاه والتعزز بكثرة الأتباع، وهو مع ذلك يضمر أنه عند الله بمكان؛ لاتسامه بسمة العلماء فهذا من الهالكين المغرورين؛ إذ الرجاء منقطع عن توبته؛ لظنه أنه من المحسنين.

وفي المدخل : قال بعض السلف : من طلب العلم لوجه الله لم يزل معانا، ومن طلبه لغير الله لم يزل مهانا.

وفيه أيضا : يتعين على طالب العلم الهرب الكلي من الولاية وأسبابها؛ إذ أنها احتوت ــ سيما في هذا الزمان ـــ على حظوظ النفس من الرياسة الموجودة فيها قال بعض الأكابر : الزهد في الرياسة أفضل وأعظم من ألف زهد في المال إلى أن قال : فيتعين الهرب من الولاية مهما أمكن، والعمل على البراءة منها، وهو أبرأ للذمة، وأخلص من التبعات عاجلا وآجلا، ولو لم يكن فيها إلا التفرقة عن الاشتغال بالعلم والإقبال عليه والانقطاع إلى الله تعالى إن كان بعد الأربعين.

كنون : وفي وصلة الزلفى عن الحسن رضي الله عنه : عقوبة العالم الذي لم يعمل بعلمه في الدنيا موتُ قلبه، قيل : وما موت القلب ؟ قال : طلب الدنيا بعمل الآخرة، قال : فإن انضاف إلى هذا أن يتصدى به إلى تولَّي الأعمال السلطانية، أو يكتسب به مالاً من شبهة فقد تعرَّض لغضب الله وسخطه، وباء باثمه وإثم المقتدين به... إلى أن قال ما نصه : نعم قال المواق في سنن المهتدين : الذي يتبيّن من الفقه أن الصناعات والتجارات والاشتغال بالعلم الزائد على فرض الدي يعلم الطب.. كل ذلك أسباب شرعية، فعلى هذا فمن اشتغل بشيء من ذلك بلا نية فهو ظالم لنفسه، ... وإن كان لا دَرَكَ عليه ... لكن فاته الأجر، وإن قصد بذلك فرض الكفاية فهو سابق بالخيرات، وإن قصد بذلك الاستعفاف عن المسألة كان مقتصدا.

وقال في موضع آخر : الذي هو من المقتصدين من جعله سببا للدنيا، أي المحتاج إليه من وجه حلال، فمن قائل يقول : هو من خير الأسباب، ومن قائل يقول : طلب الدنيا بالدف والمزمار أحب إلي من طلبها بالعلم والدين.

قال العلامة ابن زكري في شرحه للحكم : وكلام المواق حسن، لاسيما في هذا الوقت الذي عزب فيه العلم وقلَّ أهله، وكاد الناس يختلفون في الضروريات، فقراءته من أهم المهمات، والسعي في تعلمه وتحصيله من أعظم العبادات، وإن وَقَلَّمَا يَرْغَبُ فِي دُنْيَا الْوَرَى مَنْ لَذَّةَ الْعَمَلِ وَالْعِلْمِ يَرَى وَلْتَسْتَمِعْ قَوْلَ الْبَلِيغِ الشَّادِي مَنْ طَلَبَ الْعُلُومَ لِلْمَعَسادِ نَعَمْ طِلاَبُ الْجَاهِ جَرًّا الأَمْرِ بِالْعُرْفِ وَالنَّهْي عَنْ آمْ نُكْرِ تَنْفِيذِ حَقَّ مع إِعْزَازِ قُوَى ذَا الدِّينِ لاَ مُرَادِ نَفْسٍ وَهَوَى بِقَدْرِ مَا بِهِ يُقِيسُمُ ذَلِكَ فَذَا الدِّينِ لاَ مُرَادِ نَفْسٍ وَهَوَى بِقَدْرِ مَا بِهِ يُقِيسُمُ ذَلِكَ فَذَا الدِّينِ لاَ مُرَادِ نَفْسٍ وَهَوَى بِقَدْرِ مَا بِهِ يُقِيسُمُ ذَلِكَ فَذَا الدِّينِ لاَ مُرَادِ نَفْسٍ وَهَوَى بِقَدْرِ مَا بِهِ يُقِيسُمُ ذَلِكَ فَذَا الدِّينِ لاَ مُرَادِ نَفْسٍ وَهَوَى بِقَدْرِ مَا بِهِ يُقِيسُمُ ذَلِكُ فَذَا اللَّذِينِ لاَ مُرَادِ نَفْسٍ وَهَوَى بِقَدْرِ مَا بِهِ يَقِيسُمُ وَمَوَى اللَّذِينِ لاَ مُوادِ وَالنَّهُ فَالَ

ثم نقل كنون عن ابن زكري أيضا أن كل ما ذكره الشيوخ في النهي عن قراءة العلم بالنيات الفاسدة والتحذير من ذلك فليس مرادهم به ترك قراءته والإعراض عنه، كيف وهو مطلوب على جهة التعيين أو الكفاية ؟.. وإنما مرادهم بذلك التنبيه والإيقاظ لإصلاح النية في قراءته، والاجتهاد في تحصيل الإخلاص فيه، وإلا أدى الأمر إلى تركه الذي هو عين الجهل وأصل الفساد، ثم نقل ما يشهد لما ذكره من أن مرادهم الترغيب في إخلاص العمل، لا ترك العمل. فانظره.

وقلما يرغب في دنيا الورى من لذة العمل والعلم يرى، يعني يجد أي تقل رغبته فيما عندهم، أو تعدم؛ لكون العلم أعز الأشياء وألذها عنده، فلا يطلب شيئا آخر. وولتستمع قول البليغ، وهو أبو حنيفة والشادي : من طلب العلوم للمعاد، قال :

مــن طــلب العلـــم للمعــادِ فــازَ بــفضل مــن الــرُشادِ فيــــا لخسران طالبيـــــهِ لنيــل فضل مـــن العبـــادِ

ونعم، قد يستثنى من قصده بطلبه الكرامةَ وطلاب الجاه جوّا، أي لأجل والأمر بالعرف والنهي عن امر نكر، بالضم أي منكر، ولا يمكن إلا بأن يكون الآمر والناهي ذا عز وجاه، أو لأجل وتنفيد حق، أي جعله نافذا ومع إعزاز قوى ذا الدين، فيجعله عزيزا غالبا ولا، لأجل تحصيل ومراد نفس وهوى، وكان طلابه الجاه بالعلم وبقدر ما به يقيم ذلك، الأمر بالعرف والنهي عن النكر، اللذين هما من أشرف العبادة وفذا، الطلاب المذكور وطريقة الجواز سالك، فإنه وإن وَالْعِلْمُ بِالْجَهْدِ الْكَثِيرِ يُكْتَسَبْ فَأَصْرِفْهُ عَنْ حَقِيرِ دُنْيَا يُجْتَلَبُ وَأَلَيْ سَمْعَكَ لِقَوْلِ مَنْ عَقَلْ فَقَالَ فِي ٱلدُّنْيَا هِيَ الدُّنَيَا أَقَلْ

كان في الظاهر لأجل الجاه، لكنه في الحقيقة لأجل تحصيل المعاد، بسبب إقامة الأمر بالمعروف. دوالعلم بالجهد، بالفتح : المشقة والكثير يكتسب فاصرفه عن حقير دنيا، قليل فانٍ (يجتلب، به. قال في لطائف المنن : وحيثها وقع العلم في كتاب الله تعالى وكلام رسوله عليه فإنما المراد به العلم النافع، المخمدُ للهوى، القامع، الذي تكتنفه الخشية، وتكون معه الإنابة، قال الله سبحانه : ﴿إِنَّمَا يَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَاءُ﴾(38) فلم يجعل علم من لم يخشه من العلماء علما. وقد قال داوود عليه السلام : يارب ما علم من لم يخشك ؟ وما خشية من لم يطع أمرك ؟. فشاهد العلم الذي هو مطلوب الله الخشية، وشاهد الخشية موافقة الأمر، أما علم تكون معه الرغبة في الدنيا والتملق لأربابها، وصرف الهمة إلى اكتسابها، والجمع والادخار، والمباهاة والاستكثار، وطول الأمل ونسيان الآخرة، فما أبعدَ من هذا العلمُ علمه من أن يكون من ورثة الأنبياء!! وهل ينتقل الشيء الموروث إلى الوارث إلا بالصفة التي كان بها عند الموروث عنه ؟! ومثل من هذه الأوصاف أوصافه من العلماء كمثل الشمعة تضيء على غيرها وهي تحرق نفسها،! جعل الله العلم الذي علم من هذا وصفه حجة عليه، وسببا في تكثير العقوبة لديه، ولا يغرنك أن يكون به انتفاع البادي والحاضر، فقد قال عظيم : (إن الله ليؤيد هذا الدين بالرجل الفاجر)(<sup>39)</sup> ومثل من يتعلم العلم لاكتساب الدنيا وتحصيل الرفعة فيها كمثل من يرفع العذرة بملعقة من ياقوت، فما أشرف الوسيلة وأخس المتوسل إليه !! ومثل من قطع الأوقات في طلب العلم، فمكث أربعين سنة أو خمسين سنة يتعلم العلم ولا يعمل به كمثل من قعد هذه المدة يتطهر ويجدد الطهارة، ولم يصلُّ صلاة واحدة؛ إذ مقصود العلم العمل كما أن المقصود بالطهارة وجود الصلاة. وألق مجعك، أي اصغ القول من عقل، فزهد وفقال في الدنيا هي الدنيا أقل، :

(38) فاطر 28.

(39) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى.

ثُمَّتَ الإذلالَ لِنَفْسِكَ دَعِ بِطَمَعِ لاَ بِمَحَـلٌ طَمَسِعِ

هي الدنيا أقمل من القليسل وعاشقهسا أذل مسن الذليسل تصم بسحرهما قومما فتعمسي فهمم متسحيرون بسنلا دليسل دثمت الاذلال لنفسك دع، فلا تجعلها ذليلة وبطمع لا بمحل طمع، وأما الطمع في مطمع كتحصيل علم فإذلال النفس بهذا الطمع جائز لا ضرر فيه، بل هو عين العزة في الحقيقة، وللشافعي رحمه الله تعالى : ومن لم يذق ذل التعلم ساعة تجرع كأس الجهل طول حياتِهِ ومن فاته التعليم وقت شبابمه فكبر عليسه أربعما لوفاتِسمِ فإن حياة الرء بالعلم والتقسى فإن لم يكونا لا اعتبارَ لِذاتِهِ

قال في لطائف المنن : وشعار أهل الإرادة ودثارهم الاكتفاء بالله، ورفع الهمة عما سواه، وصيانة ملابس الإيمان، من أن تدنس بالميل إلى الأكوان، والطمع في غير الملك المنان. وكان بعض العارفين ينشد : حرام على من وحد الله ربـه وأفرده أن يجتدي أحـدا رفـدا

ويا صاحبي قف بي مع الحق وقفة أموت بها وجدا وأحيا بها وجدا وقل لملوك الأرض تبذل جهدها فذا الملك ملك لا يُباع ولا يهدى ولبعضهم وأجاد :

رأوا رجلا عن موقف الذل أحجما ومن أكرمته عزة النفس أكرما بدا طمع صيرتمه لي سلّما ولا كل من لاقيت أرضاه منعما ولكن نفس الحر تحتمل الظما لأخدم من لاقيت لاكن لأخدما إذن فاتباع الجهل قد كان أحزما !! ولو عظموه في النغوس لعظما محياه بالأطماع حتى تجهما ! ولبعصهم واجاد : يقولون لي فيك انقباض وإنما أرى الناس من داناهم هان عندهم ولم أقض حق العلم إن كان كلما وما كل برق لاح لي يستفزني إذا قيل هذا مورد قلت قد أرى إذا قيل هذا مورد قلت قد أرى ولم أبتذل في خدمة العلم مهجتي آأغسرسه عسزا وأجنيه ذلسة ؟ ولو أن أهل العلم صانوه صانهم ولكسن أهانسوه فهسان ودنسوا



**وولتحترز من موجب المذله للعلم؛** احترز من الشيء توقّاه. **دأو، موجبها ولأهله الأجله؛** أي العظماء، فلا تضع نفسك في مواضع الابتذال والرذالة، فعن مثل هذا يلزم التحرز؛ لئلا يلزم تحقير العلم وأهله. اليوسي : من آداب العالم أن يصون العلم كما صانه أهله، ويحفظ عليه ديباجته وشرفه، فلا يمتهنه بذهابه إلى غير أهله من أبناء الدنيا من غير ضرورة، أو إلى من يتعلم منه، ففي بيته يوتى الحكم.

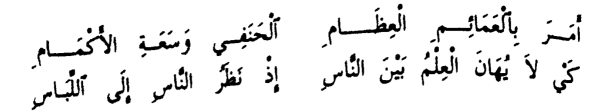
ابن عباد : قال وهب ابن منبه رضي الله عنه : كان العلماء قبلنا قد استغنوا بعلمهم عن دنيا غيرهم، وكانوا لا يلتفتون إلى دنيا غيرهم، وكان أهل الدنيا يبذلون لهم دنياهم رغبة في علمهم، فأصبح أهل العلم فيها اليوم يبذلون لأهل الدنيا علمهم رغبة في دنياهم، فأصبح أهل الدنيا قد زهدوا في علمهم؛ لما رأوا من سوء موضعه عندهم. وواكتس من تواضع بحله، بالضم : إزار ورداء، ولا تكون حلة إلا من عندهم. وواكتس من تواضع بحله، بالضم : إزار ورداء، ولا تكون حلة إلا من ثوبين أو ثوب له بطانة. ففي الحديث : (تعلموا العلم وتعلموا له السكينة والوقار وتواضعوا لمن تتعلمون منه ولمن تعلمونه ولا تكونوا جبابرة العلماء)<sup>(40)</sup> قال في المدخل : وإذا كان التواضع مطلوبا في العالم فمن باب أولى في المتعلم، فينبغي له أن يكون تواضعه أكثر حتى لو صار أرضا توطأ كان قليلا بالنسبة إلى ما هو بطلبه، ولأن التواضع يقبل القلوب عليه، وينشط من يعلمه لتعليمه وإرشاده، له أن يكون تواضعه أكثر حتى لو صار أرضا توطأ كان قليلا بالنسبة إلى ما والتواضع أصل كل خير وبركة على كل شيء فوهو، أي التواضع حالة متوسطة وبين الكبر، المحر موالماته، الغرمة، فالقبول ما بينهما، وهو التواضع، فخير والتواضع أصل كل خير وبركة على كل شيء فوهو، أي التواضع حالة متوسطة وبين الكبر، المحر موالماده، للنفس الحرمة، فالقبول ما بينهما، وهو التواضع، فخير والمواضع أصل كل خير وبركة على كل شيء فوهو، أي التواضع حالة متوسطة وواسطة أبهى، ولأن التواضع يقبل القلوب عليه، وينشط من يعلمه لتعليمه وإرشاده، ووالمواضع أصل كل خير وبركة على كل شيء فوهو، أي التواضع حالة متوسطة ووالمواضع أصل كل خير وبركة على كل شيء ووهو، أي التواضع حالة متوسطة ووالتواضع أصل كل خير وبركة على كل شيء ووهو، أي التواضع حالة متوسطة وبين الكبر، المحرم ووالمذاه، للنفس الحرمة، فالقبول ما بينهما، وهو التواضع، فخير والموام أبيل، ولائك العفة، أي التنزه عن الحرام وبين ذين، أي التكبر والمذة وواسطة أبهى، أي أحسن ومن اللجين، أي الغضة، فاكتس بعلة منها أيضا، فلا إِنَّ التَّوَاضُعَ خِصَالُ الْمُتَّقِسِ مِنْهَا كَمَا قَالَ الأَدِيبُ الْمُرْتَقِي

تتكبر عن طلب الحلال، ولا تذل نفسك بطلب الحرام. **دان التواضع خصال** تتكبر عن طلب الحلال، ولا تذل نفسك بطلب الحرام. **دان التواضع خصال** المتقي منها، هو **دكما قال الأديب،** عَلَماً وصفة **دالمرتقي، في مراتي الأ**دب، قال : إنَّ التواضُعَ من خصالِ المتَّقِمي وبه التقيَّي إلى المعالِي يرتَقِمي إنَّ التواضُعَ من خصالِ المتَّقِمي وبه التقيَّي إلى المعالِي يرتَقِمي ومِن العجائِب عُجْب من هُوَ جاهلٌ فِي حالِه أَهُو السَّعيدُ أَم الشقِي ؟ ومِن العجائِب عُجْب من هُوَ جاهلٌ فِي حالِه أَهُو السَّعيدُ أَم الشقِي ؟ أم كيف يختم عمره ؟ أو روحُه يوم النوى متسفل أو مرتقى ؟ والكبرياء لربنا صفة بـه مخصوصة فتجنـبها واتـــــق قال بعض السلف : من تكبر بعلمه وترفع به وضعه الله به، ومن تواضع بعلمه

وفعه الله به. وقد قيل في منثور الحكم : إذا علمت فلا تفكر في كثرة من دونك من الجهال، ولكن انظر إلى من فوقك من العلماء. ولابن العميد : من شاء عيشا هنيئا يستفيد به في دينه ثم في دنياه إقبسالا فلينظرنَ إلى من فوقه أدبسا ولينظرنَ إلى من دونه مالا

وقلما تجد بالعلم معجبا، وبما أدركه منه مفتخرا، إلا من كان فيه مقلا ومقصرا؟ لأنه قد يجهل قدره، ويحسب أنه نال بالدخول فيه أكثره، أما من كان فيه متوجها، ومنه مستكثرا فهو يعلم من بعد غايته والعجز عن إدراك نهايته.. ما يصده عن العجب به، وقد قال الشعبي : العلم ثلاثة أشبار، فمن نال منه شبرا شمخ بأنفه وظن أنه نال كله، ومن نال الشبر الثاني صغرت إليه نفسه وعلم أنه لم ينله، وأما الشبر الثالث فهيهات لا يناله أحد أبدا. قاله الماوردي.

وفي المدخل عن كتاب القوت : إذا جمع العالم ثلاثا تمت النعمة بها على المتعلم : الصبر والتواضع وحسن الخلق، وإذا جمع المتعلم ثلاثا تمت النعمة بها على العالم : العقل والأدب وحسن الفهم. فمن أراد الرفعة فليتواضع فله تعالى فإن العزة لا تقع إلا بقدر النزول. انتهى منه، وقد قلت : وَمَسَنْ لَنَسَفْسِهِ مَزِيَّسَةً يَسَرَى عَلَى سِواهُ فَهْوَ قَسَدٌ تَكَبُّرَا وَالْمُتَسُواضِعُ هُسَوَ الْمُسْتَصْغِسَرُ لِنَسَفْسِهِ بِسَذَاكَ قَسَدُ يُسَفَسَرُ



## فصل في اختيار العلم والاستاذ والشريك والثبات على العلم

إِبْدَا بِمَا احْتَجْتَ لَهُ فِي ٱلْحَالِ فِي الدِّينِ مِنْ عِلْمٍ فَفِي ٱلْمَآلِ وَقَــدُمِ التَّوْحِيــدَ بِٱلأَدِلَــة إِذْ أَثْــمَ الْمُقَلَّــدَ الأَجِلَــة

وأمر، صحبه وبالعمائم العظام الحنفي و، أمرهم بوسعة الأكمام كي لا يهان، أي يحتقر والعلم، وأهله وبين الناس إذ نظر الناس إلى اللباس، وفي الموطأ أن عمر بن الخطاب قال : إني لأحب أن أنظر إلى القارىء أبيض الثياب. الزرقاني : أي أستحب لأهل العلم حسن الزي والتجمل في أعين الناس. وفصل في اختيار العلم والأستاذ والشريك والثبات على العلم. ابدأ، أيها الطالب وبما احتجت لله في الحال في، أمر والدين من علم، فتختار علم ما يفرض عليك في الحال كالصلاة وف.. ووقدم التوحيد، أي علمه الذي هو أساس سائر العلوم عليه، واعرف الله تعالى وبالأدله، ولا تكتف بالتقليد وإذ أثم المقلد، النار العلوم عليه، مرط وجوبه. ووقدم التوحيد، أي علمه الذي هو أساس سائر العلوم عليه، أي حكم بإثمه والأجله، لأن الله تعالى أعطى نعمة المقل الإنسان ليستدل، على وجوده ووحدته وأمهات أوصافه، فإذا لم يستدل به لم يكن مؤديا شكر نعمته فيأثم.

ثم إن الدليل الجملي يكفي، وقد فسره الأشياخ بما إذا قيل للمكلف : أتعتقد أن الله موجود ؟ فيقول : نعم، فيقال له : وما الدليل على ذلك ؟ فيقول : هذه المكونات ويعجز عن كيفية دلالتها من حدوثها أو إمكانها أو هما معا، ولا يشترط وَاخْتَرْ قَدِيمَ الْعِلْمِ دُونَ المُحْدَثِ وَاحْذَرْ مِنَ ٱلْجَدَلِ مَهْمَى تَبْحَثِ لِجَلْبِسِهِ عَسدَاوَةً لَعَمْسَرِي وَكَوْنِسِهِ مُضَيَّعِساً لِلْعُمْسَسِ وَهُوَ مِنَ آشَرَاطٍ أَتَتْ لِلسَّاعَة وَرَفْعِ عِلْمِ أَوْجَبَ آرْتِفَاعَة

التعبير عما حصل في القلب كما في المباحث. **دواختر قديم العلم،** وهو علم النبي عليه السلام وصحبه والتابعين وتابعيهم **ددون،** العلم **دانحدث،** الذي لم يوجد في زمنهم، بل أحدث بعدهم كالمنطق وعلم الخلاف **دواحذر من الجدل،** والخلاف الذي ظهر بعد انقراض الأكابر من العلماء **دمهمي تبحث، في** العلم. قال في نور البصر : كان مالك كثيرا ما يتمثل بقول القائل :

وخير أمور الدين ما كان سنة وشر الأمور المحدثات البدائسع وكان يكره المراء والجدال في العلم، ويقول إنه يذهب نور العلم من القلب، وإذا جاء أحد من أهل الأهواء يقول له : ياهذا أما أنا فعلى بصيرة من ربي، وأما أنت فشاكٌ فاذهب إلى شاكٌ مثلك فخاصمه، ثم يقرأ : ﴿قُلْ هَٰذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى ٱللَّهِ... الآية﴾(4) ولجلبه عداوة، ووحشة ولعمري، إنه ليجلبها وكونه مضيعًا للعمر، بصرفه لغير مهم، ومبعدًا للطالب عن الفقه ووهو، أي الاشتغال به ومن اشراط، جمع شرط بالتحريك للعلامة وأتت، يعنى وردت وللساعه و، من أشراط أتت لـ (رفع علم، وفقه وأوجب ارتفاعه، اليوسي : ينبغي له أن يبتدئ أولا بتحصيل القرآن حفظا وإتقانا وفهما؛ لأنه أم العلوم وأهمها، ولرجاء بركته وتنوير القلب به، ولأنه أولى بالتقديم من كل وجه، ولايزال يتعهده على مرور الأيام تلاوة وتدبرا وعملاً بما فيه، فذلك أساس الخيرات، وليحذر نسيانه والغفلة عنه فذلك مفتاح الشر، ثم يشتغل ـــ بعد ـــ بالفنون، الأهم فالأهم، والأقرب فالأقرب، وليتبع في الترتيب إشارة الشيخ إن كان مشاركا، وإلا اشتغل بما عنده حتى يتقنه إن لاق في الوقت، وإلا اشتغل باللائق، وطلب من يتقنه عليه... ثم قال ـــ بعد كلام ـــ : فالأولى بالطالب اليوم أن يبتدئ بكتاب الله تعالى كما قلنا؛ تبركا وتنويرا، ولا يطلب التغلغل في علومه أولا؛ لأن ذلك يذهب بعمره مع أنه لا يصل غالبا إلى تحقيق ذلك قبل أن يستعين عليه بعلوم أخرى، ثم ياخذ في

أمَّا آختِيَارُ الشَّيْخِ فَأَخْتَرُ أَعْلَمَا أَسَنَّ أَوْرَعَ وَشَاوِرْ تَعْلَمُ ا

القواعد اللغوية والعقلية حتى إذا تضلع منها أقبل على العلوم الشرعية دليلا ومدلولا أصلا وفرعا، فإن أفنى نفيس عمره في ذلك فنعمت التجارة، والعلوم كثيرة لا يسع العمر التبحر فيها كلها إلا أن تخرق العادة لأحد، فليأخذ من كل فن أحسنه وما لابد منه فيه؛ ليتفرغ للعمل والتزود للمعاد الذي هو المقصود، وإن رأى طبعه مال إلى فن من الفنون أكبَّ عليه إن كان مُهمّا أو ذريعة لمهم، وكذا إن رأى طبعه نافرا عن فن من الفنون ورأى في نفسه جمودا عنه فليَغْنَ عنه وليشتغل بغيره كما قيل :

إذا لم تستطع شيئا فدعمه وجماوزه إلى مما تستطيمه

فإن كان شرعيا مقصودا بالذات فليتكلف منه معرفة ما هو فرض عين عليه وليترك ما سوى ذلك ولا يغفل، مع الإقبال على القواعد من تعهد ما يرجو بركته وتنوير قلبه به من تلاوة كتابه، وذكر حديثه عليه السلام، وكلام أرباب القلوب. وأما اختيار الشيخ فاختر، أستاذا وأعلما أسن أورع، أي له زيادة علم وسن وورع أي تحرز عن الحرام فتأمل في اختياره ووشاور» في أمره حتى لا تحتاج إلى تركه والإعراض عنه، فإنك إن تشاور وتعلما، جواب شرط مقدر كما قررنا لحقته نون توكيد خفيفة. وذلك لئلا تبتدئ بعالم فلا يعجبك، فتذهب لغيره، فيتأذى بتركك إياه، فلا يبارك لك في التعلم، فتنبغي المشاورة في كل أمر، لاسيما في طلب العلم فهو من أعلى الأمور وأصعبها، فكانت المشاورة فيه أهم وأوجب، قيل : رجل، ونصف رجل، ولاشيء، فالرجل من له رأي صائب ويشاور، ونصف رجل من له رأي صائب ولكن لا يشاور أو يشاور ولكن لا رأي له، ونصف رجل من له رأي صائب ولكن لا يشاور أو يشاور ولكن لا رأي له،

اليوسي : من الآداب أن يتحرى الصالح للمشيخة بأن لا يأخذ العلم والأدب إلا ممن هو أهل لأن يوخذ عنه ويعرف ذلك إما بالنظر إن كانت له يد في العلم في الجملة، وإما بتقليد العارفين سؤالا واستخبارا فيأخذ عن المحقق الثقة، ويتحرّى أهل الدين المتأدبين، ومن جعل الله الفتح على يده للعباد؛ رجاء أن يأخذ العلم وأدبه والعمل به، فإنه لا خير في علم بلا عمل، ولا في زيادة علم مع نقصان

حَتَّى تَنَالَ مَا مِنَ ٱلْعِلْمِ لَدَيْهُ وَلاَزِمِ ٱلنَّبَاتَ وَٱلصَّبَّرَ عَلَيْهُ إثمامة فلمسم بكسن بأبتسرا عَلَى ٱلْكِتَابِ فَأَصْطَبُرْ حَتَّى ثَرَى بَغَيْرِ ذَاكَ الْفَنَّ مَا لَمْ يَكْمُل وآصبر علَى فَنْ فَلاَ تَشْتَغِل

أدب، وقد قال بعض السلف : هذا العلم دين فانظروا عمن تأخذون دينكم، أدب، وقد قال بعض السلف : هذا العلم دين فانظروا عمن تأخذون دينكم، وليحذر ممن فيه نزغة بدعة أو سوء اعتقاد؛ لئلا يسري ذلك إليه فيهلك مع الهالكين، أو تورط في أودية الدنيا وصحبة الظلمة؛ مخافة أن ينجر بذلك إليها، وليحذر أن يتقيد بالمشاهير وذوي الجاه ويعرض عن ذوي الخمول إن كانت فيهم وليحذر أن يتبع أهل الحق والتحقيق، ولا يستنكف كيفما كانوا؛ إذ العلم ضالة المؤمن لا يستنكف أن ياخذها من يد من وجدها بيده رفيعا أو وضيعا.

وولازم النبات، عند، ووالصبر عليه حتى تنال ما من العلم لديه، فقد أقام مالك رحمه الله تعالى خمسة عشر سنة يغدو من منزله إلى منزل ابن هرمز ويتيم عنده إلى صلاة الظهر. دعلى الكتاب فاصطبر، فلا تتركه وحتى ترى، : توقن وإتمامه، واقعا وفلم يكن بأبترا، : ناقصا وواصبر على فن، من فنون العلم وفلا تشتغل بغير ذلك الفن ما لم يكمل، وقد عد اليوسي في عوائق العلم الانتقال من علم إلى علم آخر قبل تحميل المراد منه، ومن كتاب إلى كتاب قبل تكميله. وقال في الإحياء : من وظائف المتعلم أن لا يخوض في فن حتى يستوفي الفن الذي قبله، فإن العلوم مرتبة ترتيبا ضروريا، وبعضها طريق إلى بعض، والموفق من راعى ذلك الترتيب، قال الله تعالى : ﴿الَّذِينَ عَاتَيْنَاهُمُ الْكِتْبَ يَتْلُونَهُ حَقً من راعى ذلك الترتيب، قال الله تعالى : ﴿الَّذِينَ عَاتَيْنَاهُمُ الْكِتْبَ يَتْلُونَهُ حَقً من راعى ذلك الترتيب، قال الله تعالى : ﴿الَّذِينَ عَاتَيْنَاهُمُ الْكِتْبَ يَتْلُونَهُ حَقً من راعى ذلك الترتيب، قال الله تعالى : ﴿الَّذِينَ عَاتَيْنَاهُمُ الْكِتْبَ يَتْلُونَهُ حَقً من راعى ذلك الترتيب، قال الله تعالى : ﴿الَّذِينَ عَاتَيْنَاهُمُ الْكِتْبَ يَتْلُونَهُ حَقً ما من راعى ذلك الترتيب، قال الله مع على يحصو علما وعملا، وليكن قصده في يتلوَّزِيهُ كل علم يتحرون النه ما هو فوقه. وفي الإحياء أيضا : إذا كان العمر لا يتسع لجميع العلوم غالبا فالحزم أن يأخذ من كل شيء أحسنه. ولبعضهم : ما حوى العلم جميعاً أحسد لا ولو مسارسه ألمَ سنه منه الم

(42) البقرة 120.

وَبَلَـدٍ فَالِانْتِقَـالَ اتَستِ لاَ تَكُنْ بِلاَ ضَرُورَةٍ مُنْتَقِـلاَ إذ ذَاكَ شُغْلُ قَلْبِ ذِي آلتَّعَلَّمِ ضَيَّاعُ وَقْتٍ وَأَذَى مُعَلَّـمِ وَاصْبِرْ عَنِ الَّذِي يُرِيدُهُ الْهَوَى فَهْوَ الْهَوَانُ مَنْ يُقَلِّدُهُ هَوى وَاصْبِرْ عَلَى الْمِحْنَةِ وَالبَلِيَّـة تَصِلْ مِنَ الْعُلُومِ لِلأُمْنِيَـة خَزَائِنُ الْمُنَى لَدَى أُولِي الْفِطَنْ قَدِ آحْتَوَتْ عَلَى قَنَاطِيرِ الْمِحَنْ

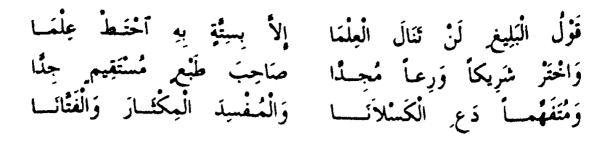
وو، اصبر على وبلد، شرعت في تحصيل العلم فيه وفالانتقال، عنه إلى آخر واتق، أي احذره فـ لا تكن بلا ضرورة، توجبه ومنتقلا، فإن كانت ضرورة فلاباًس به. وإذ ذلك، كله من عدم إتمام الكتاب والفن، ومن انتقال بلا ضرورة فيه وشغل قلب ذي التعلم، وفيه وضياع وقت وأذى معلم واصبر عن الذي يويده الهوى، والنفس من اللذائذ الشهوانية والنفسانية وفهو الهوان، أي الحقارة والمذلة؛ لأنه يوقع صاحبه فيهما ومن، يغلبه وويقلده، صرعه فـ هوى، أي سقط وذل قال :

إن الهوى لهو الهوان بعينـــــه وصريع كل هوى صريع هوان

وقد عدّ اليوسي في العوائق الاتساع في الدنيا، والاشتغال بتوفيرها وتنميتها وتقاضي ملاذها، وتقلد الولايات ... ولو دينية كالقضاء والإمامة الصغرى ... وتعليم الصبيان، فالكل عوائق عن الاستغراق في الطلب، ومنها الاشتغال بتحصيل الدنيا؛ حرصا عليها واعتناء بها. **دواصبر على المحنة،** بالكسر ما يمتحن به الإنسان من بلية وشدة **دوالهليه؛ في طريق العلم وتصل من العلوم للأمنيه؛** بالضم أي للمقصود، ولبعضهم :

إن الأمور إذا انسَدَّتْ مسالكها فالصبر يغتح منها كل ما ارتتجا لا تيأسن وإن طالت مطالبــة إذا استعنت بصبر أن ترى فرجا أخلق بذي الصبر أن يحظى بحاجته ومدمن القرع للأبواب أن يلجا

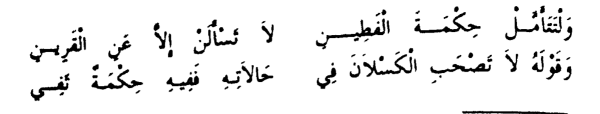
وخزائن المنى، جمع منية : المقصود **دلدى أولي الفطن،** جمع فطنة بالكسر الحذق **دقد احتوت،** أي اشتملت **دعل قناطير المحن، ج**مع قنطار المال الكثير، وإن أضيف إلى شيء فالكثير منه. يعنى أن خزائن المقاصد مشتملة على المحن



الكثيرة، فمن أراد أن يحصل المقاصد لابد له أن يصبر على المحن الكثيرة. **فقول** البليغ، قيل إنّه علي كرم الله وجهه **دلن تنال العلما إلا بستة به احتط علما،** إشارة إلى قوله :

أخي لن تنال العلم إلا بستـة سأنبــئك عـن مجموعهـا ببيـــان ذكاء وحرص واصطبـار وبلغــة وإرشاد أستــاذ وطــول زمـــان

فلابد من ذكاء أي سرعة فطنة، ومن حرص على تحصيله، ومن اصطبار على محنه وبلياته، وفي الحديث : (لا ينال العلم براحة الجسم) ومن بلغة أي كفاية من العيش بحيث لا يحتاج في أمر الرزق إلى الغير، فإن الاحتياج يشوش الفكر، فلا يمكن تحصيل العلم، ولابد من إرشاد أستاذ أي دلالته على وجه الصواب، ومن طول زمان حتى يحصل العلم؛ لأن مقدماته ومباديه كثيرة لا تحصل في أدنى زمان. الماوردي : أما الشروط التي يتوفَّر بها علم الطالب وينتهي معها كمال الراغب.. مع ما يلاحظ به من التوفيق ويمد به من المعونة فتسعة شروط : الأول : العقل الذي يدرك به حقائق الأمور، والثاني : الفطنة التي يتصور بها غوامض العلوم، والثالث : الذكاء الذي يستقر به حفظ ما تصوره وفهم ما علمه، والرابع : الشهوة التي يدوم بها الطلب ولا يسرع إليها الملل، والخامس : الاكتفاء بمادة تغنيه عن كلف الطلب، والسادس : الفراغ الذي يكون معه التوفر ويحصل به الاستكثار، والسابع : عدم القواطع المذهلة.. من هموم وأشغال وأمراض، والثامن : طول العمر واتساع المدة؛ لينتهي بالاستكثار إلى مراتب الكمال، والتاسع : الظفر بعالم سمح بعلمه متأن في تعليمه، فإذا استكمل هذه الشروط التسعة فهو أسعد طالب وأنجح متعلم. وواختر شريكا ورعا، أي متعففا عن الحرام ومجداء أي مجتهدا في الطلب وصاحب طبع مستقيم جدا ومتفهما دع الكسلانا والمفسد المكثار، أي كثير الكلام دوالفتانا، ذا الفتنة دولتتأمل حكمة الفطين،



الحاذق فطن به وإليه وله كفرح ونصر وكرم **الا تسألن إلا عن القوين، ق**ال : إذا كنت في قوم فصاحب خيارهم ولا تصحب الأردى فتردى مع الردي عن المرء لا تسأل وسل عن قرينه فكل قريسن بالمقسارن يقتسدي فإن كان ذا شر فجنبه سرعة وإن كان ذا خير فقارنه تهتد

قال في شرح الخاتمة : أما الصحبة فلا تصحب إلا من يهديك حاله قبل مقاله. وقال ذو النون : جالس من تكلمك صفته ولا تجالس من يكلمك لسانه. وهكذا قال الحسن. وكانت طائفة يصحبون أهل المعرفة للتأدب بهم والنظر إلى هديهم وأخلاقهم - وإن لم يكونوا علماء - ؛ لأن التأدب يكون بالأفعال، والتعلم يكون بالمقال. وقال بعض العلماء : وعظ واحد بفعل أوقع من وعظ ألف بقول. ولا يصلح للصحبة كل أحد. وفي الحديث : (المرء على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل)<sup>(43)</sup>. وو، تأمل أيضا وقوله لا تصحب الكسلان في حالاته ففيه حكمة تفى، أي تتم قال :

لا تصحب الكسلان في حالاته كم صالح بفساد آخر يفسد عدوى البليد إلى الجليد سريعة كالجمر يوضع في الرماد فيخمد البليد الأحمق، والجليد قوي الفهم، يعني أن سراية بلادة البليد إلى العاقل سريعة كسرعة الجمر الذي يوضع في الرماد فيطفأ فكما أن الجمر إذا وضع في الرماد

صار فحما كذلك الجليد إذا اقترن بالبليد يصير بليدا بسرعة بسبب الصحبة المؤثرة.

اليومي : من آداب ساكن المدرسة أن يختار لجواره أحسن الناس خلقا وأتقاهم وأكثرهم إعانة وتحفظا؛ ليحظى بخيره ويسلم من شره، وليتطبع بطبعه فإن الطباع تسرق الطباع.

(43) الترمذي والحاكم وأحمد.

## فصل في تعظيم العلم وأهله

يًا طَالِبَ الْعِلْمِ مُرِيداً نَيْلَهُ فَعَظَّمِ الْعِلْمَ وَعَظَّمْ أَهْلَـهُ وَعَظَّمِ الشَّيْخَ فَمِنْ تَعْظِيمٍ آلْعِلْمِ تَعْظِيمُ ذَوِي التَّعْلِيسمِ

وفصل في تعظيم العلم وأهله يا طالب العلم، حال كونك ومريدا نيله، والانتفاع به وفعظم العلم وعظم أهله، الشعراني : ينبغي لكل مسلم أن يكرم علماء زمانه ويجلهم ويوقرهم، ولا يرى لنفسه قدرة على مكافأتهم، ولو أعطاهم جميع ما يملك وخدمهم عمره كله، وهذا عهد من الشارع لنا، وقد أخل به طلبة جميع ما يملك وخدمهم عمره كله، وهذا عهد من الشارع لنا، وقد أخل به طلبة العلم فلا حول ولا قوة إلا بالله، وينبغي لطالب العلم أن يخاطب شيخه بالإجلال والإطراق وغض البصر كما يخاطب الملوك، ومن أخل بواجب حقوق العلماء فقد خان الله ورسوله عليه كما في ابن زكري، وفيه أيضا في الجامع (ليس منا من لم يُجل كبيرنا ويرحم صغيرنا ويعرف لعالمنا حقه) [رواه الإمام أحمد والحاكم عن عبادة بن الصامت قال المناوي وإسناده حسن] ومعرفة حق العالم أن يعرف ما رفع الله من قدره فإنه قال : هو يُرْفَع آللهُ ٱلَّذِينَ آمَنُواْ مِنْكُمْ وَٱلَذِينَ أَتُوا ٱلْعِلْمَ خذلان وعقوق وخسران.

وقال في جامع بيان العلم وفضله : يروى عن علي بن أبي طالب أنه قال : من حق العالم عليك إذا أتيته أن تسلم عليه خاصة وعلى القوم عامة، وتجلس قدامه، ولا تشر بيديك ولا تغمز بعينيك، ولا تقل : قال فلان خلاف قولك ولا تأخذ بثوبه، ولا تلح عليه في السؤال، فإنه بمنزلة النخلة المرطبة لايزال يسقط عليك منها شيء. **دوعظم الشيخ فمن تعظيم العلم تعظيم ذوي التعليم،** قال ابن شأس في جواهره : وبقدر إجلال الطالب للعالم ينتفع الطالب بما يستفيد من علمه. العدوي : وبقدر تحقير الطالب للعالم يحرم الانتفاع بعلمه.

البوسي : من آداب المتعلم أن يعظم شيخه ولايزال ناظرا إليه بعين الإجلال

(44) المجادلة [1.

فَالِاحْتِرَامُ مَنْ يَصِلْ بِهِ يَصِلْ وَتَرْكُهُ بِهِ آنفِصَالُ آلْمُنْفَصِلْ وَانْظُرُ لِحَالِ الْكُفْرِ مُسْتَبَانَهُ لاَ بِالْمَعَاصِي بَلْ بِالإِسْتِهَانَهُ جَرَّاءَ ذَاكَ قِيلَ إِنَّ آلْحُرْمَهُ أَفْضَلُ مِنْ طَاعَةِ مُولِي النَّعْمَهُ قَــالَ عَلِسَي إِنَّـهُ لَعَبْــدُ لِمَنْ إِلَيْهِ مِنْهُ حَرْفٌ يَبْـدُو فَإِنْ يَشَأُ أَعْنَقَ أَوْ شَاءَ ٱسْتَرَقْ وَقَدْ رَأَى حَقَّ الْمُعَلَّمِ أَحَقْ

ويعتقد فيه درجة الكمال، ويتواضع له، ويخضع بين يديه، ويهابه غاية الهيبة، ويعلم أن خضوعه له عزٌّ، وذلته له بين يديه رفعة. ويقال : إن الشافعي عوتب على ذلك فقال :

أهين لهم نفسي فهم يكرمونها ولن تكرم النفس التي لا تهينها وأمسك ابن عباس ـ على جلالة قدره ـ بركاب زيد ابن ثابت رضي الله عنه، وقال : هكذا أمرنا أن نفعل بعلمائنا... إلى أن قال : وقال الشافعي رضي الله عنه : كنت أتصفح الورقة بين يدي مالك تصفحا رفيقا؛ هيبة له؛ لئلا يسمع وقعها. وقال الربيع : والله ما اجترأت أن أشرب الماء والشافعي ينظر إلي؛ هيبة له. وفالاحترام، للأستاذ والعلم وغيرهما مما له مدخل في تحصيل المطلوب ومن يصل، إلى مطلوب أيا كان وبه يصل، فما مقط من وصل إلا به ووتركه به انفصال المنفصل، عن المراتب العلية، فما سقط من سقط عنها إلا بترك الحرمة والتعظيم، وقد ذكر كنون عن الشيخ زروق أن من استحقر أستاذه ابتلاه الله بثلاث عقوبات : الأولى : أن ينسى ما حفظ منه، الثانية : أن يكل لسانه عند الفرع، الثالثة : أن يخرج من الدنيا بغير إيمان.

ووانظر لحال الكفر مستبانه، في الشخص ولا بالمعاصي، فلا يكفر بها وبل، إنما يكفر وبالاستهانه، أي الاستخفاف بأمر الله ونهيه وجراء ذاك قيل إن الحومه، أي الاحترام وأفضل من طاعة، الله ومولي النعمه، أي مسديها. وقال علي، كرم الله وجهه وإنه لعبد لمن إليه منه حرف، واحد ويبدو، : يظهر بأن علمه إياه وفإن يشأ، باع، وإن شاء وأعتق أو شاء استرق، أي جعله رقيقا وأسيرا للخدمة وقد رأى، على أيضا وحق المعلم أحق، أي أشد حقية من سائر الحقوق حيث قال : أُبُوكَ فِي آلدين أُخُو التَّبِينِ لِحَرْفٍ آحْتَجْتَ لَهُ فِي ٱلدِّين

رأيت أحق الحق حتَّى المعلم وأوجبه حفظا على كل مسلم لتعلم حرف واحد ألف درهم لقد حق أن يهدى إليه كرامة

دأبوك في الدين أخو التبيين، والتعليم الحرف احتجت له في، أمر والدين، روي عنه عليه السلام أنه قال : (خير الآباء من علمك) قال في الإحياء في تعداد وظائف المعلم المرشد : الأولى : الشفقة على المتعلمين، وأن يجريهم مجرى بنيه، قال رسول الله عليه : (إنما أنا لكم مثل الوالد لولده)<sup>(45)</sup> بأن يقصد إنقاذهم من نار الآخرة وهو أهم من إنقاذ الوالدين ولدهما من نار الدنيا ولذلك صار حق المعلم أعظم من حق الوالدين، فإن الوالد سبب الوجود الحاضر والحياة الفانية، والمعلم سبب الحياة الباقية، ولولا المعلم لانساق ما حصل من جهة الأب إلى الهلاك الدائم، وإنما المعلم هو المفيد للحياة الأخروية الدائمة. قال شارحه مرتضى : وعبارة الذريعة حق المعلم أن يجري متعلميه مجرى بنيه، فإنه في الحقيقة لهم أشرف الأبوين كما قال الإسكندر وقد سئل عن ذاك أمعلمك أكرم عليك أم أبوك ؟ فقال : معلمي؛ لأنه سبب حياتي الباقية ووالدي سبب حياتي الفانية. وفي العدوي نقل النووي في تهذيب الأسماء واللغات أن عاقَّ المعلم لا تقبل توبته، بخلاف عاق الوالدين. وفي ابن زكري وكنون عن سراج المريدين ما نصه : وكما يلزم بر الوالدين يلزم بر المعلمين على المتعلمين بأن يقبلوا يده ويعينوه في شغله، ويمشوا إن ركب حوله، ويعظموا قدره ويجعلوه قبلتهم، وينظروا إليه وينصتوا له، ويوقروه ويستأذنوه في السؤال، ولا يحفظوا زلته، ولا يتطلبوا غرته، وليستروا عورته، وهم في الحقيقة آكد من الآباء في المبرة.

الماوردي : وقد رجح كثير من الحكماء حق العالم على حق الوالد حتى قال بعضهم : يسا فاخسرا للسفساه بالسلسيف

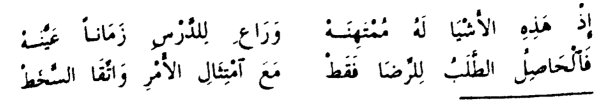
وتسساركا للعسسلاء والشرف

(45) أبو داوود والنسائي وابن ماجة.

آباء أجسادنسا همسم سبب لأن جعلنا عسرائض التلسف من علم الناس كان خير أب ذاك أبو الروح لا أبو النطف ونحوه في شرح الخاتمة وزاد :

فضل المعلم قدر ليس يبلغـه حُنُو أم ولا يحويه عطف أب هـذا يدبر في الدنيا معيشتــه وذا يمكنـه من أرفع السرتب

الا تجلسن مكانه، قال اليوسي في وصيته : وليتأدب معه الأدب البالغ.. فلا يطأ سجادته، ولا يجلس في مكانه، ولا يلبس ثوبا لبسه ولا يتزوج زوجة طلقها أو مات عنها إلى غير ذلك من كل ما يستحسن شرعا أو عادة وو، إذا خرجت معه فدولا أمام تمش، ولا إلى جنبه، بل كن وراءه واستثنوا أربعة مواضع ينبغي التقدم فيها بين يدي الشيخ، وذلك : إذا نزلوا سفلا، أو انطلقوا ليلا، أو خاضوا سيلا، أو حذروا ويلا، أي شيءًا يتقى. أما أولا فمخافة أن يقع للشيخ زلل فيتداركه من تحته، ولئلا يزل هو فيقع عليه، وأما ثانيا فمخافة أن يكون في الطريق شيء يؤذي من حيوان أو غيره فيلقاه عن الشيخ، وأما ثالثا فلتجربة المحل؛ لتلا تكون بركة يغرق فيها أو يكون الماء شديدا لا يحتمل، وأما رابعا فظاهر. ويلحق بالأربعة ما أشبهها، وقد يحسن المشي إلى جنبه حين يحب الشيخ الأنس به أو بحديثه أو تحديثه، وقد يأذن له الشيخ في الأخذ عنه تلك الساعة، وينبغي حينئذ أن يحيد له عن الجادَّةِ، ولا يزاحمه. انظر قانون اليوسي. وولا تبدأ، عنده وبلا إذن، منه وكلام لا تكثر الكلام عنده، من غير حاجة ولا تعبث بيدك ولا بغيرها، ولا تلتفت يمينا ولا شمالا من غير حاجة، بل تكون متوجها إلى الشيخ مصغيا إلى كلامه. قاله في التبيان. وولا تسأله شيئا إن علمت المللا، منه قال في التبيان : مما يتأكد الاعتناء به أن لا يقرأ على الشيخ في حال شغل قلب الشيخ وملله واستيفازه وروعه وغمه وفرحه وعطشه ونعاسه وقلقه ونحو ذلك مما يشق عليه أو يمنعه من كمال حضور القلب والنشاط، وأن يغتنم أوقات نشاطه، وقال اليوسي في وصيته : ولا يطلب منه الجواب إذا سأله عن أمر، بل يعرض عليه الأمر ويمسك



فإن أجابه فذلك وإلا علم أن الجواب غير لائق. وقال في شرح الخاتمة : وليحذر التبسط على المعلم والإملال عليه بكثرة القراءة والسؤال، فإن التثقيل والإضجار يغير الأفهام ويحيل الطباع. قال ابن الصلاح : يخشى على فاعل ذلك أن يحرم الانتفاع. انتهى باختصار.

وإذ هذه الأشياء المذكورة وله ممتهنه، منافية لتعظيمه. الامتهان ضد الصيانة. اليوسي : فإن أمره بأمر يخالف الأدب كالجلوس على فراشه أو التقدم بين يديه فقيل يراعي امتثال الأمر، وقيل الأدب، وهو أولى كما فعل الصديق رضي الله عنه حين قال : ما كان لابن أبي قحافة أن يتقدم بين يدي رسول الله عليه. إلا أن يكون ثم جزم أو باعث لا يمكن خلافه، ووراع، أي احفظ وراقب وللدرس زمانا عينه، له. اليوسي : ولا يطرق على الشيخ ليدخل عليه، ولا يناده من وراء الحجرات، ولينتظر خروجه، وليصبر إن كان نائما حتى يستيقظ، وقد كان ابن عباس رضي الله عنهما يأتي باب زيد ابن ثابت فيجده نائما فيقال له : ألا نوقظه لك ؟ فيقول : لا، وينتظر حتى يستيقظ، وربما أصابته الشمس وهو على ذلك أو تخصيص له بشيء من ذلك، أو بملاحظة، فربما فعل الشيخ ذلك مع استثقال، وفيه هلاكه، اللهم إلا أن يكون افتتحه بذلك ومَنَّ عليه به فليقبله شاكرا له. وفيه هلاكه، اللهم إلا أن يكون افتتحه بذلك ومَنَّ عليه به فليقبله شاكرا له. وفيه هلاكه، اللهم إلا أن يكون افتتحه بذلك ومَنَّ عليه ما مراعاة الأمر، وفيه معركه، اللهم إلا أن يكون افتتحه بذلك ومَنَّ عليه ما مراعاة الأمر، وفيه معركه، اللهم إلا أن يكون افتتحه بذلك ومَنَّ عليه ما مراعاة الأمر، وفيه معركه، اللهم إلا أن يكون افتتحه بذلك ومَنً عليه به فليقبله شاكرا له. وفيه معركه، اللهم إلا أن يكون افتتحه بذلك ومَنً عليه من محلس غير معتاد أو وقت، أو تخصيص له بشيء من ذلك، أو بملاحظة، فربما فعل الشيخ ذلك مع استثقال، وفيه معركه، اللهم إلا أن يكون افتتحه بذلك ومَنً عليه به فليقبله شاكرا له. وفيه معركه، اللهم إلا أن يكون افتتحه بذلك ومَنً عليه مو مراعاة الأمر، في وحفظ وفله معركه، اللهم إلا أن يكون افتتحه بذلك ومَنً عليه مراعاة الأمر، في المربه، في الم

ولأبي عمر الداني رحمه الله تعالى : فالتسزم الإجسلال والتسوقيرا لمن يسريك العلسم مستسنيرا وكسن لسه مبجللا معظمسا مرفعسسا لقسسدره مكرمسسا واخفض له الصوت ولا تضجره وما جنسى علميك فاغتفسره فحقسه مسن أعظسم الحقسوق وهجره مسن أعظسم العقسوق مِنْ ذَاكَ تَعْظِيمُ الَّذِي لَهُ آنتَسَبْ مُنْتَسِباً بِسَبَبٍ أَوْ بِسَنَسَبْ

وفي الإحياء : قال علي رضي الله عنه : من حق العالم أن لا تكبر عليه في السؤال، ولا تعنته في الجواب، ولا تلح عليه إذا كسل، ولا تأخذ ثوبه إذا نهض، ولا تفشين له سرا، ولا تغتابن عنده أحدا، ولا تطلبن عثرته، وإن زل قبلت معذرته، وعليك أن توقره وتعظمه لله تعالى مادام يحفظ أمر الله تعالى، ولا تجلس أمامه، وإن كانت له حاجة سبقت القوم إلى خدمته.

واستثنى شارحه من الجلوس أمامه حالة التلقي.

وعن الشافعي رضي الله عنه : لا يطلب أحد هذا العلم بالمال وعز النفس فيفلح، ولكن من طلبه بذل النفس وضيق العيش وخدمة المعلم والتواضع في النفس أفلح.

اليوسي : المطلوب الخدمة بأي وجه أمكن مما يكون معه حفظ قلب الشيخ ومن أنف من خدمة المشائخ أو استحيا فهو محروم، وذكر في وصيته أن إقبال قلوب المشائخ على الإنسان علامة السعادة.

وقد قلت : مِنْ أَرْبَعِ لاَ يَأْنَفُ الشَّرِيفُ ولَــوْ أَمِيراً قَـــذَرُهُ مُنِيـــفُ مَجْـلِسُهُ يَقُــومُ مِنْــهُ لأَبِـــهُ وَخِدْمَةً لِلضَيَّفِ إِن نُزَلَ بِـهُ وَخِدْمَـــةٌ لِعَالَــــم يُعَلِّمُــــهُ وَسُؤْلُهُ عَنِ آلَّذِي لاَ يَعْلَمُـهُ

ومن ذاك، أي من تعظيم الشيخ وتعظيم الذي له انتسب، يعني تعلق به كائنا من كان، سواء كان ومنتسبا، له وبسبب أو بنسب، اليوسي : من الآداب أن يعرف له حقه، ويشكر صنعه، والمنة التي أجراها الله تعالى على يده، ويعتقد أنه أبوه بالولادة الروحانية، وهي أفضل من الطينية، فلايزال مثنيا عليه ومستغفرا له، وداعيا له، ومسديا إليه غاية ما يمكن من الإحسان وساعيا له في مكافأته بكل وجه يمكن. وفي الحديث : (من أسدى إليكم معروفا فكافئوه) وكل ما يفعله في حضوره يفعله في غيبته وبعد موته، فينصره ويغضب له ويجاوب عنه من يذكره بسوء، وإن عجز قام عن المجلس، وكذا يعامل أولاده ومواليه وأقاربه وأحباءه

بَعْضُ ٱلأجلَّةِ يَقُومُ لِصَبِسِي يَلْعَبُ تَعْظِيماً لِشَيْخِهِ الأب فَمَنْ تَأَذّى الشَّيْخُ مِنْهُ يُحْرَم إِنَّ الْمُعَلَّمَ إِذَا لَمْ يُكْرَم

وسائر من له به نسبة، وهذا شأن الصحبة والمحبة على الإطلاق. وقال أيضا : وإن أساء أحد على الشيخ فعلى الجماعة القيام بزجره، والانتصار للشيخ بالحق حاضرا كان أو غائبا حيا أو ميتا. **(بعض الأجلة) قد كان (يقوم)** من مجلس الدرس في خلاله أحيانا **(لصبي يلعب)** مع الصبيان في السكة **(تعظيما لشيخه الأب)** لذلك الصبي **(فمن تأذى الشيخ منه يحرم)** بركة العلم ولا ينتفع به إلا قليلا.

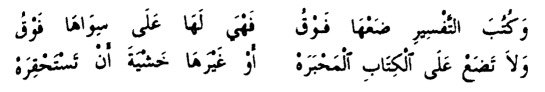
وفي ابن زكري عن رسالة القشيري أن من صحب شيخا ثم اعترض عليه ولو بقلبه فقد نقض عقدة الصحبة ووجبت عليه التوبة، على أن الشيوخ قالوا : عقوق الأستاذين لا توبة عنه. قال الشيخ زكرياء في شرحها : لا بمعنى أنه معصية لا يتوب الله على فاعلها، فإنه يقبل التوبة عن عباده في الكفر فما دونه، بل بمعنى أنه لا ينبغي للشيخ أن يعفو عنه، بأن لا يؤدبه بالكلية.

ولبعضهم : ومن يقل لشيخه : هذا لِمَهْ ؟ لم ينتفسع منسه بما تعلمسه

**دان المعلم إذا لم يكرم،** لا ينصح، قال : إن المعلم والطبــيب كــــلا<sup>ه</sup>ما لا ينصحان إذا <sup>ه</sup>ما لم يكرما فاصبر لدائك إن جفوت طبيبه واصبر لجهلك إن جفوت معلما

وفي تبصرة الأنام عن العهود المحمدية : من أقل آفات سوء أدبك يا أخي مع الشيخ أنك تحرم فوائده، فإما بكتمها بغضا فيك، وأما أن لسانه يتعقد عن إيضاح المعاني لك فلا تتحصل من كلامه على شيء تعتمد عليه؛ عقوبة لك، فإذا جاءه شخص من المتأدبين معه انطلق لسانه لموضع صدقه وأدبه معه... إلى أن قال : فإن الواجب على كل طالب أن يحفظ نفسه من كل ما يغير خاطر شيخه في غيبته وحضوره. وقال قبل ذلك : قد بلغنا عن الإمام النووي أنه دعاه يوما شيخه الكامل الإربلي ليأكل فقال : يا سيدي أعفني من ذلك فإن لي عذرا شرعيا، فتركه، فسأله بعض إخوانه ما ذلك العذر ؟ فقال : أخاف أن تسبق عين شيخي

إلى لقمة فآكلها وأنا لا أشعر. وكان رضي الله عنه إذا خرج للدرس ليقرأ على شيخه يتصدق عنه في الطريق بما تيسر، ويقول : اللهم استر عنى عيب معلمي حتى لا تقع عيني له على نقيصة، ولا يبلغني ذلك عنه أحد رضي الله عنه. اليوسى : من الأدب أن يصبر على جفوة الشيخ وشراسته إن كانت في خلقه، ولا يصده ذلك عن ملازمته، وحسن اعتقاده فيه، وإلا حرم ما عنده... إلى أن قال : وليتلطف في إدخال السرور على قلب الشيخ، وفي استعطاف قلبه، وفي مصالحته إن جهل أو غضب، ولينسب الذنب إلى نفسه، وليبالغ في الاعتذار والتوبة والاستغفار والانكسار، ولينسب كل نقيصة إلى نفسه، وكل فضيلة إلى شيخه، ولا يجادل ولا يماري، وليتحمل بحسن التحمل ما تجد النفس هنالك من الذل والهوان؛ رجاء ما يعقبه من العز والرفعة كما يتحمل ما يلقاه من الغربة والضيق وسوء الحال، فإن عاقبة ذلك كله خير. (وعظم الكتاب؛ الذي تطالعه وتقرأ منه وبالطهر، أي الوضوء وفمن تعظيمه، أي الكتاب وتعظم علم قد ضمن، أي تكفل به. ووصار بعض من ذوي المهاره في العلم، أي الحذق به. مهر الشيء وفيه وبه كمنع. **دإذ يقرأ بالطهاره فالعلم نور والوضوء نور فالعلم من نور** الوضو يتور، أي يضيء، يعنى أنه يزداد نوره؛ لأن النور إذا انضم إلى النور يتضاعف. دمن واجب التعظيم للأجلا، أي عندهم دأن لا تمد للكتاب الرجلا، لأن فيه نوع استحقار، قال الهيتمي في فتاويه : قال الزركشي : ويحرم مد الرجل إلى شيء من القرآن وكتب العلم. وفي إطلاق الحرمة وقفة، بل الأوجه عدمها إذا لم يقصد بذلك ما ينافي تعظيمه، ثم قال : وإذا قلنا بحرمة المد فمحله ــ كما هو ظاهر ... حيث قرب منه، بأن كان ينسب المد إليه، ويعد مخلا بتعظيمه.



وكتب التفسير ضعها فوق؛ أي فوق سائر الكتب؛ تعظيما لها **افهي لها على** سواها فوق؛ أي علو. فاقه فوقا وفواقا : علاه بالشرف.

اليوسي : من المهمات تعظيم الكتب واحترامها، فلا يضعها على الأرض ولا عند رجليه أو تحت رأسه، وهذا المعنى تشترك فيه كلها، وإن كانت تتفاوت في شدة الاعتناء فبعضها أكثر من بعض، ولو فرض ما في الكتاب غير حق فقد بقيت حرمة الورق والحروف، ولا يضع عليها شيئا غيرها إلا ما تصان به من فوق، وليحسن لها التجليد والأغشية من غير إسراف، ولا يصنع الدفة من الورق المكتوب فيه فإنه من الإهانة.

ونقله كنون ثم قال : وما ذكره من عدم جواز وضع الكتب على الأرض هو أحد قولين لمتأخري البجائيين والتونسيين جوازا وعدما.

وللعلامة محمد مولود بن أحمد فال رحمهما الله تعالى : وينبغمي جعملك بين الكمستب والأرض حائملا ورعسي الأدب في وضعهـــن باعتبــــار شرف أنفسهــــا وشرف المؤلـــــف واجعسل إذا وضعتها الأعسيالي على العلــــيين على التــــوالي فمصحيف فخسالص الأخبسيار واعستبر الصحسة فالبخسساري فوق صحيح مسلم ليكثرة قرآنــــه وفضلــــه بالصحــــة فكستب تسفسير فشراح الخبر فأصل دين فوق أصل الفقه قر فالفقه فالنحو فصرف فالبيّــان مع البديع والمعاني في مكسان ونحو ذلك وشعسر العسسرب ثم العروض تحت هذي الكتب وذكر اليوسي أيضا كيفية أخرى قائلا : أعلى الكتب كتاب الله وهو المصحف وكذا أجزاؤه، ثم التفسير، ثم متن الحديث، ثم علوم الحديث، ثم الفقه، ثم الكلام، ثم أصول الفقه، ثم النحو والبيان وسائر علوم اللغة، ثم المعقول، وهكذا فانظره. **ولا تضع على الكتاب المحبره،** بفتح الميم وكسرها وفتح الباء وحكي ضمها :

وعاء المداد. دأو، أي ولا دغيرها خشية أن تستحقره، بوضع شيء عليه دوالبعض

وَالْبَعْضُ وَصْعَهَا عَلَى الْكُتْبِ اسْتَجَازُ دُونَ احْتِقَارِهَا وَالأَوْلَى الاِحْتِرَازُ جَوْدٌ وَلاَ تُقَرْمِطِ الْكِتَابَـــهُ بِأَنْ تُـرَى رَقِيقَـةً مُرْئَابَــهُ فَمَنْ يُقَرْمِطْهَا إِذَا عَاشَ نَدِمْ فِي كِبَرِ وَإِنْ يَكُنْ مَاتَ شَتِمْ وَرَبِّحِ الْكِتَـابَ لاَ تُــلَوُرِ وَالْكَتْبَ بَعْضُهُمْ قَلاَ بِالأَحْمَرِ وَعَظِّمٍ الْعِلْمَ بِتَعْظِيمِكَ مَنْ قَدْ شَارَكُواْ فِي طَلَبِ الْعِلْمِ الحَسَنْ

وضعها، أي المحبرة **(على الكتب استجاز دون، قصد (احتقارها والاول** الاحتراز، عن مثله؛ لما فيه من إيهام الاستخفاف. **(جوّد،** كتابة الكتاب، أي اجعلها جيدة غير ردية، فهو من جملة التعظيم قيل : حسن الخط إحدى الفصاحتين وقيل : الخط الحسن يزيد الحق وضوحا. **وولا تقرمط الكتابه،** والقرمطة رقة الكتابة، كما قال : **(بأن ترى رقيقة موتابه،** أي يرتاب فيها؛ لكونها غير جلية. اليوسي : وخطوط العلماء تكون غالبا ردية؛ لاشتغالهم عن التصنع في الخط بما هو أهم، غير أنها تكون سالمة من اللحن متقنة مبينة فتكون نافعة، وإنما البلاء مع الرداءة والفساد.

دفمن يقرمطها إذا عاش ندم؛ على ذلك وفي كبر، أي في وقت الكبر وضعف وفمن يقرمطها إذا عاش ندم؛ على ذلك وفي كبر، أي في وقت الكبر وصلة، قاله البصر، مع أن الرقيق من أسباب ضعفه، فلا ينبغي النظر فيه من أول وهلة، قاله اليوسي. الهيتمي : يتجنب دقيق الخط، فإنه لا ينتفع به عند الكبر. ووإن يكن مات شعره أي شتمه من يقرأ منه. ووربع الكتاب لا تدور، فينبغي أن يكون تقطيعه مربعا لا مدورا ووالكتب بعضهم قلاء أي كرهه وبالأهر، لأنه صنيع الفلاسفة. وفي فتاوي الهيتمي : لابأس بكتابة نحو الترجمة أو المتن بالحمرة، أو بالرمز بها. اليوسي : لابأس بكتابة نحو الترجمة أو المتن بالحمرة، أو محرة أو صفرة أو خضرة، وكذلك كل ما يقع في خلال الكلام من تنبيه أو بعث أو سؤال أو تنكيت أو فائدة أو لطيفة. انظر بقية كلامه. ووعظم العلم بععظيمك من قد شاركوا في طلب العلم الحسن، قال اليوسي : من آداب ساكن المدرسة أن يخدم أهلها فيعرف لهم حقهم، ويسعى في جبر خواطرهم ما أمكن، ويشكر محسنهم، ويتجاوز عن مسيئهم، ويحترز عن إذايتهم بفعل أو قول... ثم قال : وهذا كله غير مختص بأهل المدارس، فالعبد مطلوب منه التقوى وحسن الخلق أبين ما كان. وقال أيضا : ينبغي له أن يراعي نوبته بمند الشيخ، وهذا متأكد؛ لأنه من الحقوق، فلا يطلب السبق على من سبقه بالدرس أو بالسؤال، وذكر خبرا في ذلك ثم قال : فإن كان للمتأخر حاجة ضرورية قد علمها السابق أو أشار الشيخ بتقديمه لعذر تعين، وإن كان غريبا فيستحب للسابق عليه إيثاره على نفسه لمكان غربته، وإلا فلا؛ لأن المسارعة إلى العلم والاشتغال به قربة، وقد قالوا : الإيثار بالقرب مكروه.

وقال أيضا : ينبغي له كما يتأدب مع الشيخ أن يتأدب مع الحاضرين، ومع الرفقة كلها، فلا ينتهر أحدا منهم أو يشتمه أو يؤذيه، أو يجلس بين يديه أو فوقه، أو يستند عليه بمرفقه أو رأسه، وليوقر أكابر أهل المجلس وأفاضله أكثر.

وينبغي لأهل المجلس أن يرحبوا بالوارد ويفسحوا له ويكرموه بما ينبغي لمثله، وينبغى للوارد إذا فسح له أن يضم جناحيه، ولا يضيق على الناس. وقال أيضا : ينبغى لكل من الطلبة أن ينصح إخوانه ويحبهم ويحب لهم الخير ويؤنسهم عن وحشة الغربة ودهشة الولوج في مضايق الفهوم، ويشاركهم فيما ظفر به، ولا يضن عليهم بغائدة حصلها، وقاعدة حررها، ويكون عونا لهم ما أمكنه في ذات الله تعالى، فبذلك يزكو علمه، ويصلح حاله، وتربح تجارته، وإلا لم يثبت له علم، وإن ثبت لم تكن له ثمرة، وقد جرب ذلك عند أهل العلم فصحً، وليحذر من المهالك الموبقات، وهي أن يحسدهم إرادة الامتياز عليهم، أو يفخر عليهم لنسبة التحصيل إلى عقله، ونسيان ربه الفتاح العليم، الذي امتن عليه بما حصل من غير حول منه ولا قوة. وفي الإحياء : وكما أن حق أبناء الرجل الواحد أن يتحابوا ويتعاونوا على المقاصد كلها.. فكذلك حق تلامذة الرجل الواحد التحاب والتوادد. وقال في التبيان : ومما يجب عليه وتتأكد الوصية به أن لا يحسد أحدا من رفقته أو غيرهم على فضيلةٍ رزقه الله إياها، وأن لا يعجب بنفسه بما خصه الله، وطريقه في نفى العجب أن يذكر نفسه أنه لم يحصل ما حصله بحوله وقوته، وإنما هو فضل من الله، وطريقه في نفى الحسد أن يعلم أن حكمة الله تعالى اقتضت جعل هذه الفضيلة في هذا، فينبغي أن لا يعترض عليها، ولا يكره حكمة أرادها الله تعالى. انتهى باختصار. ذَمُ التُمَلَّقِ مِسْ الْمَعْلُسُومِ إِلاَ لَدَى الطُّسَلَبِ لِلْعُلْسُومِ فَيَنْبَغِسِي تَمَلُّسَقَّ لِلشُرَكَسِ وَالشَّيْخِ لِإِسْتِفَادَةِ لَنْ تَتَرَكَا

وفر التملق، أي التودد والتلطف. المناوي : التملق الزيادة في التودد والتضرع فوق ما ينبغي؛ ليستخرج من الإنسان مراده. ومن المعلوم، في جميع الأفعال والأحوال والالله للدى الطلب للعلوم، ففي الخبر : (ليس من أخلاق المؤمن التملق بلا في طلب العلم)<sup>(46)</sup> وفيه أيضا : (من غض صوته عند العلماء كان يوم القيامة من الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى من أصحابي ولا خير في التملق والتواضع إلا ما كان في الله أو طلب العلم)<sup>(46)</sup> وفيه أيضا : (من غض صوته عند العلماء كان يوم القيامة من الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى من أصحابي ولا خير في التملق والتواضع إلا ما كان في الذي والتواضع الله ما كان في الله أو طلب العلم)<sup>(46)</sup> وفيه أيضا : (من غض صوته عند العلماء كان يوم القيامة من الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى من أصحابي ولا خير في التملق والتواضع إلا ما كان في الله أو طلب العلم)<sup>(74)</sup> كما في شرح الإحياء. المناوي : قال الحليمي : مقاطنه، وقلة مقدار نفسه، وليس لأحد أن يبين نفسه، كما ليس لغيره أن يبينه. مقاطنه، وقلة مقدار نفسه، وليس لأحد أن يبين نفسه، كما ليس لغيره أن يبينه. مناطنه، وقلة مقدار نفسه، وليس لأحد أن يبين نفسه، كما ليس لغيره أن يبينه. الماوردي : اعلم أن المالي في التملق للغير المعلم من أفعال أهل الذلة والضعة، وما يزري بفاعله، ويدل على مقاطنه، وقلة مقدار نفسه، وليس لأحد أن يبين نفسه، كما ليس لغيره أن يبينه. ألمان استفادة منهم ولن تتركه بالله في الطلب ووالشيخ لاستفادة، أي لأجل منا استفادة منهم ولن تتركه يا بالتركيب أي لا يتركها الطالب، بل يحرص عليها. ألماوردي : اعلم أن للمتعلم في زمان تعلمه تملقا وتذللا إن استعملهما غنم، وإن نيل استفادة منهم ولن تتركاه يظهر مكنون علمه، والتذلل له سبب لإدامة صبره، وإن تركيما مراهي والتذلل له سبب لإدامة صبره، وإن تركيما مره، ولن تركيما مراه في زمان تعلمه مياة وتذللا إن استعملهما غنم، وإن الماوردي : أعلمار مرادي المندم مردي والتفري والتوان والمالي مالي مردي، وإن المالوردي : اعلم أن المالم مكنون علمه، والتذلل له سبب لإدامة صبره، وإن أو كيما مره، ولن تركيما مرم؛ لأن الملة مركنون علمه، والتذلل له سبب إلامام وران ولي ألمار والفيل والمالة صبره، يؤمن ورب ألمان مرادي والمالي والمالي والمالي مالمرهما مره، وأنهم مردي الفالي مرمان مره المان المالي والمالي والماله مرما ومره؛ لأن الملة ميظم والمالمماة صبره، ويمن علمم، و

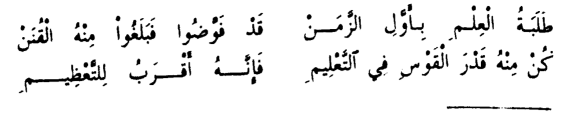
وفي الإحياء : من تكبر المتعلم على المعلم أن يستنكف عن الاستفادة إلا من المرموقين المشهورين، وهو عين الحماقة، فإن العلم سبب النجاة والسعادة، ومن يطلب مهربا من سبع ضار يفترسه لم يفرق بين أن يرشده إلى الهرب مشهور أو خامل، وضراوة سباع النار بالجهال بالله أشد من ضراوة كل سبع، فالحكمة ضالة المؤمن يغتنمها حيث يظفر بها، ويتقلد المنة لمن ساقها إليه كائنا من كان.

وفي تبصرة الأنام : لا ينبغي للطالب أن يستنكف عن القراءة على أقرانه إذا حصلوا على العلم قبله، فإن مقصوده هو التحصيل من أي شخص كان، فإذا صار يتكبر على الأقران ويتخير لقراءته الكبار؛ لمجرد كبر سنهم فإن هذا لا يحصل

> (46) الكامل لابن عدي. (47) إتحاف.

إلأ بتغظيمهمَا وَالْحُرْمَسِهُ لاً تُسْتَعِعْ لِعِلْمٍ آوْ لِحِكْمَهٔ كَلِمَةً وَاحِدَةً أَوْ مَسْأَلُسَهُ وَلَوْ سَمِعْتَ بَعْدَ أَلَفٍ مُكْمَلَهُ كَأَوَّلٍ فَالْعِلْمُ عَنْكَ مَنْفِي إِنْ لَمْ يَكُ التَّعْظِيمُ بَعْدَ أَلْفِ نَوْعاً بِلاَ مَشُورَةِ الْمُعَلَّم وَلاَ تَكُنْ تَخْتَارُ فِي ٱلتَّعَلُّم بَلْ فَوْضِ الأَمْرَ إِلَى مُجَرِّبَهُ فَكُلُّ شَخْصٍ عَرَفَ اللاَّئِقَ بِهُ

على مراد \_ وإن طال منه الكد والاجتهاد \_ وفي القراءة في المبدإ على الصغار في السن فائدة لا توجد في غيرهم غالبا وهي القدرة على مباحثتهم وتكرار السؤال عليهم، بخلاف الكبار فإنه ربما يمنع الطالب من ذلك معهم هيبتهم وعلو منصبهم وهذا مشاهد بالعيان، فما رأينا من يتحاشى عن القراءة على الأقران إلا وباء بالمنعُ والحرمان. ولا تستمع لعلم أو لحكمه، تقدم تفسيرها وإلا بتعظيمهما والحرمه، أي احترامهما «ولو، إغيائية «سمعت بعد ألف مكمله كلمة واحدة أو مسأله، فقد قيل إنه (إن لم يك التعظيم، منك (بعد ألف، مرة (كأول، أي كتعظيمك في أول مرة افالعلم عنك منفى؛ لست بأهله؛ إذ هو معظم في كل حال ووقت، لا تفاوت بين وقت ووقت، فمن لم يعظمه في بعض الأحيان فليس بأهله؛ لأن من وجد لذته وعلم قدره ورتبته لا يستطيع أن لا يعظمه. وولا تكن تختار في التعلم نوعا، من العلم بنفسك دبلا مشورة المعلم بل فوض الأمر إلى مجربه، وهو الأستاذ الذي حصلت له التجارب في اختيار نوع العلم وفكل شخص، من أفراد الطالبين (عرف اللائق به) أي بطبيعته من أنواع العلوم؛ لأن الطبائع مختلفة، فمنها ما يليق به الفقه ومنها ما تليق به العربية، فلابد من أستاذ يعلم طبيعة المتعلم وما يليق بها. قال في الإحياء : ومهما أشار إليه المعلم بطريق في التعلم فليقلده وليدع رأيه فإن خطأ مرشده أنفع له من صوابه في نفسه : إذ التجربة تطلع على دقائق يستغرب سماعها مع أنه يعظم نفعها. اليوسي : وليقدم فهم الشيخ على فهمه ورأيه على رأيه كما قال الصحابي : اتهموا رأيكم، ومتى أعلمه الشيخ بفائدة أو حكمة أو لطيغة من دقائق الأدب كان علمها فلا يظهر أنه كان عالما بها، وليشكر شكر من لم يعلم، اللهم إلا أن يتعلق غرض الشيخ بشهادته بها مثلا فليذكر ذلك والضابط السعي في حفظ قلب الشيخ، وفي استجلاب أمثالها منه



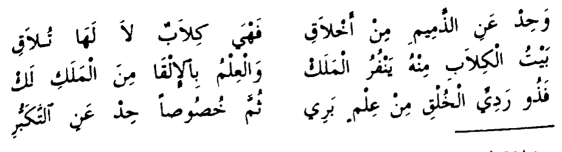
على الدوام، وليراع حق الله في ذلك عليه لا مجرد الانتفاع. وطلبة العلم بأول الزمن قد فوضوا، أمورهم في التعلم إلى أستاذهم وفبلغوا منه القنن، أي أعاليه جمع قنة بالضم وهي أعلى كل شيء كالقلة. يعني أنهم وصلوا إلى مقصودهم ومرادهم منه. اليوسي : ينبغي للمتعلم أن ينظر في حال نفسه عند إقدامه على التعلم، فإن رأى من نفسه قابلية للعلوم كلها فليُلَجَّخ في بحارها على الترتيب وإن رأى في نفسه قابلية للعلوم كلها فليُلَجَّخ في بحارها على الترتيب وإن رأى في نفسه قابلية للعلوم كلها فليُلَجَّخ في مارها على الترتيب وإن رأى في نفسه قابلية للعلوم كلها فليُلَجَّخ في مارها على الترتيب وإن رأى في نفسه قابلية لفن دون آخر فليترك الذي لا يقبله وليشتغل بما يجد من نفسه عليه إقبالا ومن قلبه إدراكا... إلى أن قال : ومتى أشار إليه معلمه بأن افعل أو اترك قلده، فلا يحسن الظن بنفسه ويتهم شيخه بالغلط فذلك الحرمان. وكن منه، أي من الشيخ «قدر» طول والقوس في، حال والتعليم؛ منه لك، فلا تجلس قريبا منه بغير ضرورة وفإنه أقرب للتعظيم، مما دون القوس.

وفي المدخل أن السلف كانوا لا يبعدون، بل تمس ثياب الطلبة ثياب المدرس لقربهم منه، والخير كله في الاتباع.

قال في تبصرة الأنام : من آداب طالب العلم في مجلس الدرس أن لا يجلس وراء الشيخ، ولا متحرفا عنه جدا؛ لئلا يحوجه إلى الالتفات إليه عند التفهيم كم استنبط ذلك العلماء من حديث سؤال جبريل للنبي عليه عن الإيمان والإسلام والإحسان.. قال الراوي فأسند ركبتيه إلى ركبتيه إلخ، وأيضا قضت الحكمة بأن في مقابلة الشيخ سرعة الفهم لما يخرج من فمه.

وقد وقعت لليوسي في ذلك حكاية عجيبة ذكرها في قانونه فانظرها.

الشبرخيتي : في الحديث إشارة إلى أنه ينبغي للمتعلم الجلوس بين يدي شيخه، لا عن يمينه ولا عن يساره ولا خلفه إن اتسع الموضع، لكن لا يقرب جدا بحيث يسند ركبتيه إليه كما هنا؛ لأنه إنما فعل ذلك هنا جريا على ما بينهما قبل من مزيد الود والأنس حين يلقي عليه الوحي. اليوسي : إن تأتى له القرب جدا وأمن من



مضايقة الشيخ فليقرب كما في وصية لقمان حيث قال : وزاحم العلماء بركبتيك.. وإلا وهو الأغلب فليتوسط فلا يزاحم حتى يثقل أو يمس الشيخ أو سجادته أو ثوبه، ولا يبعد حتى لا ينتفع. ورحد عن الذميم، أي المذموم شرعا ومن أخلاق، كغضب وشهوة وحقد وحسد وكبر وعجب وغل وغش... افهى كلاب، معنوية أي مشبهة بحسب المعنى بالكلاب الصورية، فكما أن الكلاب تؤذي من يقاربها فكذلك هذه الأخلاق **«لا لها تلاق»** فالقلب بيت هو منزل الملائكة ومهبط أثرهم ومحل استقرارهم، وابيت الكلاب منه ينفر الملك، فقد قال عليه السلام : (لا تدخل الملائكة بيتا فيه كلب ولا صورة)<sup>(48)</sup> المناوي المراد بالملائكة ملائكة الرحمة والبركة والطائفون على العباد للزيارة واستماع الذكر، لا الكتبة فإنهم لا يفارقون المكلف، فهو عام أريد به الخصوص. **«والعَلَم،** نوره إنما يقذفه الله تعالي في القلب (بـــهـواسطة «الإلقا من الملك لك» قال تعالى : ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ آللَّهُ إِلاَّ وَحْياً... الآية﴾(49) فهكذا ما يرسل من رحمة العلوم إلى القلوب إنما تتولاها الملائكة الموكلون بها، وهم المقدسون المطهرون المبرؤون عن الصفات المذمومات، فلا يلاحظون إلا طيبا، ولا يعمرون بما عندهم من خزائن رحمة الله إلا طيبا طاهرا. انظر الإحياء. **افذو رديّ الخلق، أ**ي فصاحب الخلق الردي لا يملك نفائس العلوم، بل هو **دمن علم بري، أ**ي العلم الحقيقي النافع في الآخرة الجالب للسعادة قال ابن مسعود : ليس العلم بكثرة الرواية، وإنما العلم نور يقذف في القلب. وقال بعضهم : إنما العلم الخشية إذ قال الله تعالى : ﴿إِنَّمَا يَخْشَى ٱللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَاء**ُ؟**(<sup>50)</sup>. **(ثم خصوصا،** مفعول مطلق أي أخص خصوصا • حد عن التكبر، والتأمر على المعلم، بل تلقي إليه زمام أمرك بالكلية، وتذعن (49) الشورى 48.

(50) فاطر 28.

فَالْعِلْمُ حَرْبٌ لأَخِي التَّعَالِي كَالسَّيْلِ حَرْبٌ لِلْمَكَانِ الْعَالِي بِالْجَدِّ لاَ بِالْجِدِ كُلُ مَجْدِ وَالْجَدُ دُونَ الْجِدْ غَيْرُ مُجْدِ

لنصيحته إذعان المريض الجاهل للطبيب المشفق الحاذق **وفالعلم حرب لأخي** التعالي، أي التكبر والاختيال، فمعه لا يحصل العلم، بل إذا صادفه يزيله ويقلعه وكالسيل حرب للمكان العالي، ولفظ الشاعر :

العلم حسربٌ للفتسى المتعسالي كالسيل حربٌ للمكمان العسالي

أي أن العلم عدو المتكبر حرب عليه لا يجتمعان معا. والمتعالي هو المفتخر المتكبر بما عنده، كما أن السيل عدو المكان المرتفع المحدودب فإنه لم يزل بأمواجه وهيجانه حتى يوطئه، وذلك مشاهد، قاله شارح الإحياء، فلا ينال العلم إلا بالتواضع والتملق والانقياد للمعلم وإلقاء السمع. قال في التبيان : ينبغي أن يتواضع لمعلمه ويتأدب معه – وإن كان أصغر منه سنا وأقل شهرة ونسبا وصلاحا وغير ذلك – ويتواضع للعلم فبتواضعه يدركه وبالجد، بالفتح البخت والحظ والرزق ولا بالجده بالكسر أي الجهد وكل مجد، أي كرم وشرف. يعني أن كل مجد وعظمة بفضل الله تعالى وتقديره، لا بالجد والسعي، ولكن لابد من اقتران الطلب والسعي منبطهما ومعناهما على الترتيب السابق وغير مجد، يعني أنه لا يكون الجد بلا اقتران الجهد والسعي معناهما على الترتيب السابق وغير مجد، يعني أنه لا يكون الجد بلا اقتران

بِجَــد لا بِجِــدٌ كَـــلٌ مجد فهل جد بلا جد بمُجَـدِ؟ فكم عبد يقوم مقـام حــر وكم حر يقـوم مقـام عبــدِ!

يعني أن كثيرا من العبيد يقومون مقام حر في الرتبة والشرف بفضله تعالى المقارن بالجهد والسعي، وكثير من الأحرار يقوم مقام عبد في الدناءة والرذالة؛ لعدم جده وسعيه المستتبع لفضل الله تعالى. ابن يونس : والعلم لا يأتي إلا بالعناية والمباحثة والملازمة مع هداية الله تعالى وتيسيره.

## فصل في السجد والسجواظبة والهمة

لاَبَدُ لِلطَّالِبِ مِنْ مُدَاوَمَـهُ وَهِمَّـةٍ وَالْجِـدٌ وَالْمُلاَزَمَــهُ قَالَ تَعَلَى وَالَّذِينَ جَاهَـدُوا وَهْـوَ إِشَارَةٌ لِـذَا تُشَاهَــدُ مَنْ قَرَعَ آلْبَابَ وَلَجَّ وَلَجَا وَطَالِبٌ جَدًّ يَنَالُ مَا آرْنَجَى

وفصل في الجد والمواظبة والهمة : لابد للطالب، للعلم «من مداومه، للطلب ووهمة والجد والملازمه قال تعالى : ﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُواْ، فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا﴾<sup>(13)</sup> (وهو) أي قوله تعالى فيه وإشارة لذا، أي للزوم هذه المعاني لطالب العلم وتشاهد، فمعناه على قول الفضيل : والذين جاهدوا في طلب العلم لنهدينهم سبل العلم به، قال ابن رشد : لا يحصل العلم إلا بالعناية والملازمة والبحث والنصب والصبر على الطلب كما حكى الله تعالى عن موسى عليه السلام ﴿سَتَجَدُنِيَ إِن شَاءَ ٱللَّهُ مايراً وَلاَ أُعْصِي لَكَ أُمْراً﴾<sup>(23)</sup> وأنه ﴿قَالَ لِفَتَاهُ آتِنَا غَدَاءَنَا.. الآية﴾<sup>(33)</sup> وكان سحنون إذا حث على الصبر في طلب العلم يتمثل بقول القائل : أخلق بذي الصبر أن يحظى بحاجته ومدمن القرع للأبواب أن يلجا

وذكر اليوسي من آداب المتعلم أن يبالغ في الاجتهاد جهد الطاقة وهو جماع الأمر، فقد قيل : العلم إن أعطيته كلك أعطاك بعضه، وإن أعطيته بعضك لم يعطك شيئا. وقيل لا يستطاع العلم براحة الجسم. وأنشد فقهاؤنا في شأن المدونة :

قالت مسائـل سحنـون لقارئهـا بالدرس<sup>(54)</sup> يدرك مني كل ما استترا لا يدرك العلم بطال ولا كسل ولا ملول ولا من يألف البشرا **دمن قرع الباب، أي ب**اب المقصود **دولج، في ال**قرع أي تمادى عليه **دولجا،** 

.

7

, <sup>10</sup>

1

(51) العنكبوت 69. (52) الكهف 68. (53) الكهف 61. (54) في نسخة بالكد يدرك... إغ.

وَالْمُتَمَنَّى قَلْرَ مَسَا تَعَنَّسِي فَإِنَّسَهُ يَنَسَالُ مَسَا تَمَنَّسِي وَقِيلَ يُحْتَاجُ لَدَى التَّعَلَّم لِجِدٌ شَيْسَخٍ وَأَبِ مُعَلَّسِمِ الْجَدُ يُدْنِي كُلُ أَمْرٍ شَاسِعِ وَأَنْشَدُوا قَوْلَ الإِمَامِ الشَّافِعِي وَلَمْ يَكْ الْحَتِسَابُ مَالٍ دُونًا مَشْقَةٍ وَالْعِلْمُ لَيْسَ الدُونَا وَلَيْسَ مِنْ مَعَالِبِ الْأَنْسَام كَنَقْصِ فَبادِرٍ عَلَى ٱلنَّمَسام

أي دخل فيه ووصل إلى مقصوده **وطالب؛** لشيء **«جد» أي اجتهد وسعى جميلا** وينال ما ارتجى والمتمني قدر ما تعنى؛ أي بقدر عنائه أي تعبه وفإنه ينال ما تمنى وقيل يحتاج لدى التعلم؛ والتفقه ولجد؛ ثلاثة : لجد وشيخ و، لجد وأب؛ إذا كان حيا، فلابد من جده وسعيه في تحصيل ابنه العلم، ولجد ومعلم؛ بصيغة اسم المفعول أي المتعلم.

فائدة : في المعيار : أجاب ابن سحنون أبا كان ابنه يطلب العلم عن قوله له : أنا أتولى العمل بنفسي ولا أشغله عما هو فيه : أجرك في ذلك أعظم من الحج والرباط والجهاد.

وأنشدوا قول الإمام الشافعي، رحمه الله تعالى والجد يدني كل أمر شاسع، : الجد يسدني كل أمسر شاسع والجد يفتح كل بـاب مغلسق وأحق خلق الله بـالهم آمسرؤ ذو همة يــبلى بعـيش ضيّسق ومن الدليل على القضاء وحكمه بؤس اللبيب وطيب عيش الأحمق لكن من رزق الحجا حرم الغنى ضدان يفترقـــان أتي تفــــرق

ولم يك اكتساب مال دونا مشقة؛ مع كونه رذيلا خسيسا ووالعلم ليس الدونا؛ أي الردي، بل هو أعلى الأمور وأشرفها، فإذا كان اكتساب المال لا يمكن بدون مشقة فكيف يحصل العلم بلا مشقة ؟ وفي البيت تلميح لقول الشاعر : تمنيت أن تمسي فقيها مناظـرا بغير عنـاء والجنـون فنـون ؟ وليس اكتساب المال دون مشقة تحملها فالعلم كيف يكون ؟

**دولیس من معالب الأنام کنقص قادر علی التمام؛ ق**ال أبو الطیب : ولم أر من عیوب الناس عیبا کنسقص القادریسسن علی التمام وَلاَزِمِ السَّهَرَ فِي ٱللَّيَالِي بِعَدْرِ حَدَّ تَحْسَبُ الْمَعَالِي مَنْ شَاءَ أَنْ يَحْوِيَ جُمْلَةَ الأَمَلُ فَلْبَتَّخِذ فِي دَرْكِهِ ٱلْيُلَ جَمَلُ وَمَنْ يَكُنْ بِالَيْلِ ذَا إِسْهَارِ فَقَلْبُهُ يَفْسَرَحُ بِالنَّهَسَارِ وَاظِبْ عَلَى آلدُرْسٍ مَعَ التَّكْرَارِ فِي أَوَّلِ الَيْلِ وَفِي الأَسْحَارِ بَيْنَ الْعِسْاءَيْنِ وَوَقْتَ السَّحَرِ وَقْتَ مُبَارَكَ فَبِالْعِلْمِ حَرِي

وولازم، أيها الطالب والسهر في الليالي بقدر كد تكسب المعالي، أي تكتسب

المقامات العالية، قال الشافعي : بقدر الكد تكتسب المعالي ومن طلب العلا سهر الليالي ومن رام العلى من غير كد أضاع العمر في طلب المحال تروم العز ثم تنام ليلا يغوص البحر من طلب اللمالي ومن شاء أن يحوي جملة الأمل، أي المقصود وفليتخذ في دركه، أي في نيل الأمل واليل جمل، قال الزرنوجي : من شاء أن يحتوي آماله جملا فليتخذ ليله في دركها جملا

من شاء أن يحتوي أمالة جملًا فليتحد ليله في قرَّر لهت .... أقلل طعامك كي تحظي به سهرا إن شئت يا صاحبي أن تبلغ الكملا

ومن يكن باليل ذا إسهار، لنفسه وفقلبه يفرح، يصير ذا فرح وبالنهار، لأنه حصل في اليل ما لابد من تحصيله في النهار، فإذا جاء النهار فرح بما حصل في اليل كأنه وجده مجانا. وواظب، أي داوم وعلى الدرس مع التكرار في أول اليل وفي الأسحار، فإن ما وبين العشاءين ووقت السحو، أي قبيل الفجر الصادق دوقت مبارك فبالعلم حري، اليوسي : من آداب المتعلم أن يراعي أوقاته ويشتغل في كل وقت بما يناسبه، قالوا : وأجود الأوقات للحفظ الأسحار، وللبحث الإبكار، وللكتابة وسط النهار، وللمطالعة والمذاكرة اليل. وقيل أجود أوقات الحفظ الأسحار ثم وسط النهار، وللمطالعة والمذاكرة اليل أنفع من حفظ النهار، ووقت الجوع أنفع من وقت الشبع، وهذا ما لم يكن شاغلا، فإن المطلوب الفراغ من الشواغل والبعد عنها، ولذا كان الحفظ في الغرف والحلوات أحسن منه في يَّا طَالِباً لِلْعِلْمِ بَاشِرِ الوَرَعْ وَجَنَّبِ الْمَنَامَ وَاحْذَرِ الشَّبَعْ عَصْرَ الْحَدَاثَةِ اغْتَنِمْهُ لِلْعُلُومْ قَالَ بِقَدْرِ الْكَدْ تُعْطَى مَا تَرُومْ

شوارع الطرق وبحضرة النبات وسائر الملهيات. **ديا طالبا للعلم باشر، أ**ي الزم **«الورع وجنب المنام واحذر الشبع، فه**ما مانعان للتحصيل، قال : يا طالب العلم بـاشر الورعــا وجـنب النـوم واحـذر الشبعــا داوم على الــدرس لا تفارقــه فالعلم بالـدرس قــام وارتفعــا يعني حصل. وزاد ابن زكري : قال سهل بن عبد الله : لما خلق الله الدنيا جعل في الشبع المعصية والجهل، وجعل في الجوع العلم والحكمة.

**دعصر الحداثة؛** وعنفوان الشباب أي أوله **داغتنمه للعلوم؛** لأن الحواس والقوى المدركة قوية في زمان الشباب، فإذا فات ضعفت القوى والحواس، فلا يقدر على تحصيل العلوم والمعارف، ويروى عن لقمان أنه قال لابنه : يابني ابتغ العلم صغيرا، فإن ابتغاء العلم يشق على الكبير. ويقال : من أدَّب ولده أرغم أنف عدوه. وقال الشاعر :

قد ينفع الأدب الأحداث في مهل وليس ينفع بعد الكبرة الأدب إن الغصون إذا قومتها اعتدلت ولن تلين إذا قومتها الـخُشُبُ وقال آخر :

أراني أنسى ما تعلمت في الكبر ولست بناس ما تعلمت في الصغر وما العلم إلا بالتعلم في الصبا وما الحلم إلا بالتحلم في الكبر ولو فلق القلب المعلم في الصبا لألفي فيه العلم كالنقش في الحجر وما العلم بعد الشيب إلا تعسفا إذا كُلُّ قلبُ المرء والسمع والبصر وما المرء إلا اثنان: عقل ومنطق فمن فاته هذا وهذا فقد دمرً

تعلم يا فتى والعسود رطب وجسمك لين والطبسع قابسلُ فإن الجهل خافض كل عسال وإن العلم رافسع كل سافسلُ وحسبك يا فتى شرفا وعسزا سكوت الحاضرين وأنت قائسلُ قال في سنن المهتدين : وانظر إذا كانت المزية للإتقان والفهم فيلتحق حينِيْز الأحداث بمراتب الكهول، ألا ترى أن عمر رضي الله عنه كان يقدم ابن عباس في الشورى على صغر سنه ؟ وقد رشح هذا الإمام الماوردي، ونقل : عليكم بمشاورة الأحداث فإنهم قد ينتجون رَأيا لم يُبْلِه طول القدم، ولا استولت عليه رطوبة الهرم.

قال ابن عباس : ما آتى الله عبده علما إلا شابا، والخير كله في الشباب، ثم تلا قوله تعالى : ﴿قَالُواْ سَمِعْنَا فَتَى يَذْكُرُهُمْ <sup>(53)</sup> وقوله : ﴿أَنَّهُمْ فِتْيَةٌ آمَنُواْ بَرَبْهِمْ <sup>(56)</sup> وقال سبحنه : ﴿وَآتَيْنَهُ الْحُكْمَ صَبِيًاً <sup>(57)</sup> وولي يحيى ابن أكثم القضاء ابن إحدى وعشرين سنة فأراد أن يخجله رجل بصغر سنه فقال له : كم من القاضي أيده الله ؟ فقال : مثل سن عتاب ابن أسيد حين ولاهُ رسول الله عقب إمارة مكة وقضاءها !. وقال بقدر الكَد تعطى ما تروم؛ بقدر الكد تعطى ما تروم؛

وأيام الحداثة من عشرين إلى أربعين، فالتعلم في الصغر كالنقش في الحجر، والتعلم في الكبر كالكتابة على الماء، ولكن ذلك لا ينافي التعلم ممن كان كبيرا ولم يعلم العلم، فقد سئل مالك رحمه الله تعالى : متى يقبح التعلم ؟ قال : متى يحسن الجهل. وقال أيضا : إن التعلم من المهد إلى اللحد. لكن في المدخل أنهم كانوا إذا بلغ أحدهم الأربعين طوى الفراش وانعزل عن الناس وتبتل للعبادة وترك الاشتغال بالعلم. وقد قلت : قَدْ قَالَ مَالِكَ إِمَامُ الْبَسَرَرَهُ كَمَا حَكَاهُ الْقُرْطِبِي فِي التَّذْكِرَهُ أَدْرَكْتُ أَهْلَ الْعِلْمِ يَطْلُبُونَسَا دُنْيَسَا وَلِلنَّسَاسِ يُخَالِطُونَسَا حَتَى إِذَا الْحَدُ هَسَوُّلاً وَصَلْ لِلِينَ الارْبَعِينَ لِلنَّساسِ آعْتَسَزَلْ

- (55) الأنبياء 60.
- (56) الكهف 13.
  - (57) مربح 11.

لاَ تُصْعِفِ النَّفسَ وَجَهْدَهَا دَعَهُ حَتَّى تُرَى عَنْ عَمَلٍ مُنْقَطِعَهُ فَالرَّفْقَ فِي الطُّلَبِ كُنْ مُسْتَعْمِلاً وَهُوَ أَصْلُ كُلَّ حَالٍ أَعْمِلاً لِذَاكَ قَالَ: إِنَّ ذَا الدِّينَ مَتِينْ فَأَوْغِلُواْ فِيهِ بِرِفْقِ الأُمِيسَنْ وَلاَ تُبَـغُضِ الْعِبَـادَةَ إِلَـــى نَفْسِكَ فَالْمُنْبَتُ لاَ أَرْضاً وَلاَ

قال في التبيان في آداب المتعلم : وينبغي أن يأخذ نفسه بالاجتهاد في التحصيل في وقت الفراغ والنشاط وقوة البدن ونباهة الخاطر وقلة الشاغلات قبل عوارض البطالة وارتفاع المنزلة، فقد قال أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه : تفقهوا قبل أن تسودوا. معناه اجتهدوا في كمال أهليتكم وأنتم أتباع قبل أن تصيروا سادة متبوعين، امتنعتم من التعلم لارتفاع منزلتكم وكثرة شغلكم وهذا معنى قول الشافعي رضى الله عنه : تفقه قبل أن ترأس فإذا رأست فلا سبيل إلى التفقه. ولا تضعف النفس وجهدها دعه، بحذف نون التوكيد الخفيفة أي لا تجعلها ذات جهد ومشقة احتى ترى عن عمل منقطعه فالرفق في الطلب كن مستعملاً، فلابد من سلوك القصد وأخذ العلم عن تطاول الأيام (وهو، أي الرفق (أصل، عظيم (إن الله تعالى الما عن عائشة (إن الله تعالى روى الشيخان عن عائشة (إن الله تعالى ) يحب الرفق في الأمر كلُّه) أي في أمر الدين وأمر الدنيا حتى في معاملة المرء نفسه كما في المناوي. (لذاك قال : إن ذا الدين؛ أي دين الإسلام، ولفظ الحديث (ألا إن هذا الدين «متين» محكم «فأوغلوا فيه برفق»)<sup>(58)</sup> أي اذهبوا وبالغوا «الأمين» عليه السلام، فاعل قال. وولا تبغض العبادة إلى نفسك، بإتعابها وفالمنبق، أي الذي انقطع قوة ظهره ومركبه بإتعابه وإيلامه «لا أرضا، قطع بالسير «ولا، ظهرا أبقى أي لا أبقى مركبه أي أهلكه، وهذا تمثيل فالنفس مركب ركبته في السير إلى الله تعالى، وإذا أتعبته بكثرة الرياضات والعبادات، وأعييته، ينقطع عن السير، بل يهلك؛ لعدم تحمله، فلابد من الرفق والتدريج؛ كي لا يضعف مركبك، فتصل

(58) البيهقي في السنن.

وَالنَّفْسُ فَلْتَرْفُقْ بِهَا مَطِيَّة ثُمَّتَ كُنْ ذَا هِمَّةٍ عَلَيْهُ لِلْمَرْءِ بِالْهِمَّةِ قَالُوا طَيْرَ كَمَا يَطِيرُ بِالْجَنَاحِ الطَّيْسُ تَأْتِى الْعَزَائِمُ بِقَدْرِ الْعَزْمِ لِلْمُتَنَبِّي ذِي الذَّكَا وَالْحَزْمِ وَالْجَدُّ فَالْحِفْظُ بِهْذَيْنِ أَتَسْمُ وَالرَّأْسُ فِي تَحْصِيلِ الأَشْيَاءِ الْهِمَمْ

إلى مقصودك. ووالنفس فلترفق بها مطيه، أي مركبٌ لك، قال عليه السلام : (نفسك مطيتك فارفق بها) اليوسي : من عوائق المتعلم التغالي في التحصيل والتشدد المفرط في الطلب، فإنه من أسباب الانقطاع، وفي الحديث : (إن المنبت لا أرضا قطع ولا ظهرا أبقى)<sup>(59)</sup> فالمطلوب لطالب العلم أن يستغرق أوقاته في الطلب، ويدع البطالة، ولابد أن يستعين على ذلك بقطع العلائق بأن يرتحل عنها ويبقى أعزب، ويبعد عن الخلطة، ويخفف المعدة ونحو ذلك، وبإراحة نفسه أحيانا إذا ضجرت، وتوفيرها إذا كلت، وتنشيطها إذا ملت، وإنما هي كالدابَّة يسوسها، ولم يزل العلماء يوصون طالب العلم بالمواظبة عليه والدوام من غير إكثار ممل، وقال بعض السلف : خذ العلم مع الأيام والليالي ولا تكابره فمن رام أخذه جملة ذهب عنه جملة. (ثمت كن ذا همَّة عليه) في العلم أي ذا قصد عال. وللمرء بالهمة قالوا طير، مصدر طار، فالمرء يطير أي يرتقي في العلم بهمته وسعيه الجميل (كما يطير بالجناح الطير للمتنبى ذي الذكا والحزم، أي الرأي الوثيق (تاتي العزائم) أي المقاصد (بقدر، أهل (العزم، ومرتبته فيه، فمن كان عزمه في المرتبة العالية كانت مقاصده أتم وأكمل، قال : على قدر أهل العزم تأتي العزائمُ وتأتي على قدر الكرام المكارمُ وتعظم في عين الصغير صغارها وتصغر في عين العظيم العظائمُ

والرأس في تحصيل الاشياء، أي رأس آلات التحصيل والهمم، جمع همة بمعنى القصد الكامل ووالجد، أي الاجتهاد وفالحفظ بهذين أتم، فأما من كانت له همة

(59) البيهقي في السنن.

وَالْحُكَمَا قَالُوا لِذِي الْقَرْنَيْنِ سَافِرْ تَفُزْ بِالْمُلْكِ فِي ٱلدَّارَيْنِ وَكَانَ شَاوَرَ لَدَى قَصْدِ السَّفَرَ وَفِي حَدِيثِ الْمُصْطَفَى الْمَأْثُورِ حُبُّ الْعَلِي مَعَالِي الأُمُورِ عَنِ الْبَلاَدَةِ أَبُو يُوسُفَ قَدْ أَخْرَجَهُ الدَّرْسُ الْمُدَامُ فَاتَّقَدْ إِيَّاكَ والْكَسَلَ فَهْوَ الشُّوْمُ لاَ يَعُقْكَ وَاحْفَظْ قَوْلَهُ: يَا نَفْسِ لاَ

عالية و لم يكن له جد أو العكس فلا يحصل له إلا علم قليل؛ لفقدان أحد شرطي التحصيل.

ووالحكما قالوا لذي القرنين، وقد اختلف في نبوته، مع الاتفاق على إيمانه وصلاحه «سافر تفز بالملك في الدارين، بالجهاد لإعلاء كلمة الله تعالى «و، قد دكان شاور، هم دلدى قصد السفر لملك دنيا فرءاه، أي ملك الدنيا أمرا «محتقر» وذلك أنه لما أراد أن يسافر ليستولي على المشرق والمغرب شاور الحكماء، وقال : كيف أسافر لهذا القدر من الملك ؟ فإن الدنيا قليلة فانية، وملك الدنيا أمر حقير، فليس هذا من علو الهمة، فقالوا له : سافر ليحصل لك ملك الدنيا والآخرة، فقال : هذا أحسن، فبهمته العالية حصل له ملك الدنيا شرقا وغربا، فعلم من هذا أنه لابد في تحصيل الأشياء من الجهد والهمة العالية. وفي حديث المصطفى المأثور، المروي عنه عليه السلام دحب العلى معالى الأمور، ولفظه : (إن الله يحب معالي الأمور ويكره سفسافها)(٥٥) أي يحب معالي الأمور الدينية، أي يرضى عن صاحبها، وعلوها باتصافها بالثبات والدوام والإخلاص، ويكره سفسافها أي لا يرضى عن فاعله، والسفساف الردي من كل شيء والأمر الحقير. دعن البلادة أبو يوسف قد أخرجه الدرس المدام، أي المواظب عليه وفاتقد، فكره وفهمه. وإياك والكسل فهو الشؤم، ضد اليمن، وهو الآفة العظيمة التي ينبعث عنها أنواع الضرر (لا يعقك) عن التحصيل، عاقه : منعه. وواحفظ قوله؛ متمثلا به ويا نفس، بالكسر لأنه مضاف للياء واكتفى به عنها. ولا، قال :

<sup>(60)</sup> البيهقي والحاكم والطبرالي.

فِي فَضْلٍ عِلْمٍ فَتَأْمُّلْ تَخُمُلِ وَكَسَلٌ مِسْ قِلْبَ التَّأَمُّسِل فَالْعِلْمُ يَبْقَى وَحُطَامُ الـدَّارِ يَعْنَى رَضِينَا قِسْمَةَ ٱلْجَبَّار يا نغس يا نفس لا ترخي عن العملِ في البر والعدل والإحسان في مهل وكل ذي عمل في الخير مغتبَط وفي بلاء وشؤم كل ذي كسلّ

«وكسل من» أجل «قلة التأمل في فضل علم» وفي مناقبه «فتأمل» في فضائله ٥: تكمل فالعلم يبقى، ببقاء المعلومات بعد فناء صاحبه «وحطام الدار» هذه «يفنى، لأن الدنيا وما فيها فان كما قال على كرم الله وجهه : «رضينا قسمة الجبار» : رضينا قسمسة الجبسار فينسسا لنسا علمم وللأعسداء مسال فإن المال يفنى عن قسريب وإن العلم يبقسي لا يسرال

وقد قال علي أيضا : العلم أفضل من المال بسبعة أوجه : أولها : العلم ميراث الأنبياء والمال ميراث الفراعنة، والثاني : العلم لا ينقص بالنفقة والمال ينقص، والثالث : المال يحتاج إلى الحافظ والعلم يحفظ صاحبه، والرابع : إذا مات الرجل يبقى ماله والعلم يدخل مع صاحبه قبره، والخامس : المال يحصّل للمؤمن والكافر والعلم لا يحصل إلا للمؤمن، والسادس : جميع الناس يحتاجون إلى صياحب العلم في أمر دينهم ولا يحتاجون إلى صاحب المال، السابع : العلم يقوي الرجل على المرور على الصراط والمال يمنعه. ولبعض أهل الأدب : إذا لم يكن مر السنين مترجما عن الفضل في الإنسان سميته طفلا وما تنفع الأعوام حين تعدهــا ولم تستفد فيهن علما ولا فضلا أرى الدهر من سوء التصرف مائلا إلى كل ذي جهل كأن به جهلا وقال آخر : تعلم إذا ما كنت لست بعالم فليس أخو علم كمن هو جاهل وإن صغير القوم والعلم عنــده

كبير إذا التفت عليه المحافسل وإن كبير القوم إن كان جاهلا صغير إذا ردت إليه المسائل

كذاك يعادي العلم من هو جاهله ويكره لا أدري أصيبت مقاتله ولابن دريد :

جهلت فعاديت العلوم وأهلهسا

ومن کان یہوی أن یری متصدرا

وَالْعِلْمُ ذِكْرٌ حَسَنٌ لِحِلْهِ وَالْجَهْلُ فَبْلَ الْمَوْتُ مَوْتُ أَهْلِهِ مِنْ بَلْغَمٍ قَدْ يَتَوَلَّدُ الْكَسَلُ وَمِنْ رُطُوبَاتٍ لِكَثْرَةِ الأَكْلُ وَكَثْـرَةُ الْبَلْغَــمِ لِـــلإِنْسَانِ قَالُوا تُؤَدِّي كَثْرَةَ النَّسْيَـانِ وَكَثْرَةُ البَلْغَمِ مِنْ شُرْبٍ لِمَا وَالشُّرْبُ مِنْ كَثْرَةِ أَكْل عُلِمَا وَالْبَلْغَمُ السِّوَاكُ قَدْ أَزَاحَـهْ وَزَادَ فِي الْحِفْظِ وَفِي ٱلْفَصَاحَة

ووالعلم» النافع وذكر حسن لخله» يعني لصاحبه، ويبقى ذلك بعد وفاته، فبقاء الذكر بعدها حياة أبدية، قال : أخو العلم حي خالد بعد موته وأوصالــه تحت التـــراب رميم وذو الجهل ميت وهو يمشي على الثرى يعد من الأحياء وهو عـديم اليوسى : قال الحكماء : عِلْمُ الرجل ولده المخلف، ولاشك أنه هو ذكره،

وشرفه بعده، ولله در القائل : يقولون ذكر المرء يبقى بنسلـه وليس له ذكر إذا لم يكن نسل فقلت لهم نسلي بدائع حكمتي فمن سره نسل فإنا بذا نسلو

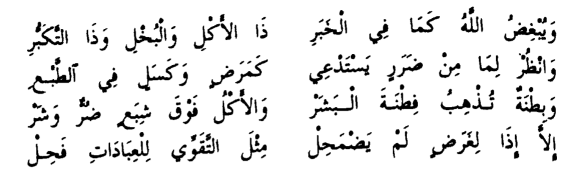
**دوالجهل قبل الموت» فيه وموت أهله» ق**ال : وفي الجهل قبل الموت موت لأهله فأجسامهم قبـل القبـور قبـــورُ وإن امرءا لم يحي بالعلم ميتٌ وليس لـه حين الــنشور نشورُ

ومن بلغم قد يتولد» أي يحصل «الكسل ومن رطوبات» في البدن حاصلة ولكثرة الأكل، كصرد جمع أكلة بالضم. وكثرة البلغم للإنسان قالوا، أي الأطباء وتؤدي كثرة النسيان» اليوسي : النسيان قد يكون ... بإذن الله تعالى ... من المزاج وهو نوعان : نوع من سوء مزاج بارد رطب يغلب على الدماغ ويمنع من بقاء ما ينطبع فيه، ونوع يكون لغلبة اليبس فيمنع الانطباع ويزول الشيء سريعا، فهذا بنوعيه يعالج بتعديل المزاج وإصلاح ما فسد، وقد يكون النسيان من خارج وعلاجه بالتحفظ منه، وذكروا أشياء تورثه ... بإذن الله تعالى ... بالخاصية كأكل الكزبرة كما سيأتي إن شاء الله تعالى. وكثرة البلغم من كثرة وشرب لما والشرب، للماء إكثاره ومن كثرة أكل علما. والبلغم السواك قد أزاحه، : أذهبه ووزاد وَفِي ٱلْقِرَاءَةِ مَزِيدُ الأَجْسِ يَجْرِي بِهِ وَفِي الصَّلاَةِ يَجْرِي وَقَلَّلِ الأَخْلَ لِنَغْعِ جَسارِ فِيسِهِ كَصُحٌ عِفَّسَةٍ إِيَّسَارِ

في الحفظ وفي الفصاحه، في المنطق، ففي الجامع الصغير : (السواك يزيد الرجل فصاحة) لأنه يصغى مجاري الكلام ويصفي الصوت، وينظف الأسنان والفمّ واللسان واللهوات، فيجف فمه ولسانه، فيسهل نطقه وتزيد فصاحته ويزداد جمالاً وبهاء إذا تكلم. انظر المناوي. ابن قيَّم : وينشط للقراءة والذكر والصلاة، ويطرد النوم، ويرضى الرب، ويعجب الملائكة، ويكثر الحسنات. وفي القراءة، للقرءان «مزيد الأجر يجري به وفي الصلاة يجري» مزيده أيضا. المناوي : من فوائده أنه يطهر الفم ويرضى الرب، وينقى الأسنان، ويطيب النكهة، ويشد اللثة، ويصغى الحلق، ويذكى الفطنة، ويقطع الرطوبة، ويحد البصر، ويبطىء الشيب، ويسوي الظهر، ويضاعف الأجر، ويسهل النزع، ويذكر الشهادة عند الموت، ويرهب العدو، ويهضم الطعام، ويغذي الجائع، ويرغم الشيطان، ويورث السعة والغني، ويسكن الصداع وعروق الرأس، ويذهب وجع الضرس والبلغم والحفر، ويصحح المعدة ويقويها، ويزيد في الفصاحة والعقل، ويطهر القلب، ويبيض الوجه، ويوسع الرزق ويسهله، ويقوي البدن، وينمى الولد والمال، وغير ذلك. «وقلل الأكل لنفع جار فيه، أي في تقليله، فبتأمُّل منافع قلته تقلله (كصح، أي صحة بدن، فأكثر الأمراض من كثرة الطعام، و(عفة؛ أي تورع عن حرام؛ لقلة الشهوة الحاصلة من كثرة الأكل، و(إيثار؛ للغير بالتصدق عليه، وذلك إنما يحصل غالبا إذا أكل قليلا وتصدق بالباقي.

وقد قال يحيى ابن يحيى لمالك : أوصني، فقال : أوصيك بثلاث، الأولى أجمع لك فيها علم العلماء : إذا سئلت عن شيء لا تدريه فقل لا أدري، الثانية أجمع لك فيها طب الأطباء : أن تضع يدك في الطعام وأنت تشتهيه وأن ترفعها وأنت تشتهيه فإنك إذا فعلت ذلك لم يصبك إلا مرض الموت، الثالثة أجمع لك فيها حكمة الحكماء : إذا كنت في قوم فكن أصمتهم فإن أصابوا أصبت معهم وإن أخطئوا سلحت منهم، أي من خطئهم.

اليوسي : فنحو هذه الحمية التي ذكر الإمام رضي الله عنه تنفع الطالب في



بدنه لحفظ الصحة، وفي فهمه بالتقلل مما عسى أن يكثر المواد ويجلب بإذن الله تعالى الجمود، وفي دينه بالتنزه عن السرف وكثرة الشبهات، وفي معاشه بالتخفيف في الإنفاق، ومتى أحكم حفظ الصحة استغنى بإذن الله تعالى عن العلاج. وويبغض الله كما في الخبر ذا الأكل؛ الكثير دو، ذا والبخل وذا التكبر، ولفظ الخبر : (ثلاثة يبغضهم الله تعالى من غير جرم : الأكول والبخيل والمتكبر)(6). ووانظر لما من ضور يستدعي، الأكل الكثير وكمرض وكسل في الطبع، من ملاحظة المعارف، وفيه أيضا إتلاف المال. ووبطنة؛ أي امتلاء البطن من الطعام وتذهب فطنة البشر، وتمنعها، وهي بالكسر الحذق والتنبه للشيء الذي تقصد معرفته. وفي الحطاب عن الإكمال في شرح الثلاثة قليل فقه قلوبهم، كثير شحم بطونهم.. فيه تنبيه على أن الغطنة قلما تكون مع كثرة الشحم والاتصاف بالسمن وكثرة اللحم. وفي المنح المكية : يكفي من شؤم البطنة ما أشار إليه حديث : (المؤمن يأكل في معي واحد... إلخ)<sup>(62)</sup> من أنها تفسد العقل بإذهاب فطنته، والبدن بإذهاب نشاطه وقوته. نقله في كشف الحجاب. «والأكل فوق شبع ضر، محض يفسد البدن ويمرضه ووشر، يوجب عقاب الأخرى لحرمته، وإلا إذاً، كان ولغرض لم يضمحل، شرعا لكونه صحيحا ومثل التقوي، به وللعبادات، من صوم وصلاة مثلا الفحل، بالكسر أي فهو حلال لهذا الغرض الصحيح. قال في المدخل : المباح من الأكل الشبع الشرعي، والمكروه ما زاد على الشبع قليلا ولم يتضرر به، والمحرم البطنة وهو الأكل الكثير المضر بالبدن، والمندوب ما يعين على

- (61) إتحاف.
- (62) متفق عليه.

مِنْ طُرُقِ التَّقْلِيلِ أَكْلُ الدَّسِمَة وَقَدِّمَ ٱلْطَفَ وَأَشْهَى الأَطْعِمَة حَذَاكَ لِلتَّقْلِيسِلِ أَيْضاً دَاعِ عَدَمُ أَخْلِكَ مَعَ الْجِيَسَاعِ

## فصل في بداية السبق وقدره وترتيبه

وَرَدَ فِي حَدِيثِ مَنْ بِهِ آهْتُدِي يَتِمُّ مَا بِيَوْمِ الأَرْبِعَا ٱبْتَدِي \_\_\_\_\_ النوافل، والواجب ما لا يتوصل للواجب إلا به، ورتبة العالم التخيير بين الأكل المباح والمندوب.

اليوسي : يستعين أيضا على شأنه بأن يتحرى الحلال، ويقتصر منه على يسير، فبذلك تتنور البصيرة وتنشط الأعضاء، فإن الشبهة تعود على القلب بظلمة، وعلى الأعضاء بكسل وتوان عن الطلب، وإن الشبع كذلك، وقد قالوا : لا يصلح العلم لمن يأكل حتى يشبع، مع أن الشبع مجلبة للأمراض المعطلة عن الأخذ، مدعاة للتوسع في المال، وهو خلاف السنة، فقد قال تعالى : فو كُلُوا وَاشَرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا فَهِ<sup>(63)</sup> وقال عليه السلام : (ما ملأ ابن آدم وعاءً شرا من بطنه... الحديث)<sup>(46)</sup> ثم قال : ولابد أن يكون في طباع الناس ومقتضى كفايتهم اختلاف، فلابد لكل واحد من الرجوع إلى كفايته يحسب طبعه وقوته وضعفه وبحسب فعله، فليس المطالع والسامع كالدارس لطلب الحفظ والمدرس مثلا، وهذا كما يذكر الصوفية من اختلاف أحوال العباد في الأكل. «من طرق التقليل أكل الأطعمة والدسمه، أي التي لها دسومة وسمن دوقدم، في الأكل وألطف وأشهى الأطعمة أي ما له زيادة وما هو أشد اشتهاء من سائرها. وكذاك للتقليل أكل والاعمة أي ما له زيادة وما هو أشد اشتهاء من سائرها. وكذاك للتقليل أيضا داع عدم أكلك مع الجياع.

فصل في بداية السبق وقدره وترتيبه. ورد في حديث من به اهتدي، عليه السلام ديتم ما بيوم الاربعا ابتدي، ولفظه : (ما من شيء بدىء يوم الأربعاء \_\_\_\_\_\_ (63) الأعراف 29. (64) الترمذي وابن ماجه والحاكم. فَابْدَأْ بِهِ السَّبَقَ كَنِي تَتَّبِعَمَا أَهْلَ الْهُدَى فِي آلْبَدْءِ يَوْمَ الأَرْبِعَا سُعُودُهُ لَمْ تَكُ عَنَّا نُسورَا وَخَلَقَ الإلَّهُ فِيهِ النَّورَا وَاعْنَ بِمَا يُمْكِنُ ضَبْطُهُ لَدَى إِعَادَةٍ ثِنْتَيْسِ بَسادِىءَ بَسَدَا زِدْ كُلَّ يَوْمٍ كِلْمَةً حَتَّى وَإِنْ طَالَ فَضَبْطُكَ بِذَا الْعَوْدِ يَعِنْ وَزِدْهُ بِالرَّفْتِي وَبِالتَّذْرِيسَجِ وَكُنْ عَلَى التَّكْرَارِ ذَا تَعْرِيجِ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ يَقُولُ مَنْ سَبَقْ

إلا وقد تم)(65) «فأبدأ به السبق كي تتبعا أهل الهدى في البدء يوما الأربعا، فقد كان بعضهم يوقف بدايته عليه، وبعضهم يوقف كل عمل من أعمال الخير عليه، وذلك التوقيف لأنه «سعوده لم تك عنا، معاشر المسلمين «نورا، أي نوافر، جمع نئور أو نوار، نار ينور نورا ونوارا بالفتح والكسر : نفر. فيوم الأربعاء يوم نحس في حق الكفار فيكون مباركا للمؤمنين **«وخلق الإله فيه النورا،** فيتفاءل به ازدياد النور. وراعن، أي كن مهتما «بما يمكن ضبطه» أي حفظه وتعلمه «لدى إعادة، له «ثنتين» أي مرتين «بادىء بدا» أي في ابتداء التعلم، وذلك لايتأتى في السبق الكثير. وزد كل يوم كلمة حتى؛ أنه ووإن طال، وكثر السبق وفضبطك بذا العود، مرتبن «يعن، أي يظهر «وزده بالرفق وبالتدريج، لا دفعة وكن على التكرار ذا تعريج، أي ميل وإقامة دمن أجل ذلك يقول من سبق، أي تقدم من العلماء وتكرار الألف، وهذا كناية عن الكثرة ووحرف السبق، وهذا كناية عن القلة، ففهم من هذا أن اللازم للمتعلم التكرير دون التكثير. قال في التبيان : وينبغي أن يبكر بقراءته على الشيخ أول النهار؛ لحديث النبي عليه : (اللهم بارك لأمتي في بكورها)<sup>(66)</sup>، وينبغي أنَّ يحافظ على قراءة محفوظة، وينبغي أن لا يوثر بنوبته غيره، فإن الإيثار مكروه في القرب، بخلاف الإيثار بحظوظ النفس فإنه محبوب، فإن رأى الشيخ المصلحة في الإيثار في بعض الأوقات لمعنى شرعي فأشار

> (65) كشف الحفا. (66) أبو داوود والترمذي وابن ماجه.

وَالْبَدْأُ بِالأَحْصَرِ فَهْـوَ أَيْسَرُ فَهْماً وَحِفْظاً وَوُقُوعاً أَكْتَسَرُ وَمَا حَفِظْتَهُ مِنِ آسْتِفَـادَهُ فَاكْتُبْهُ بَعْدَ الضَّبَطِ وَٱلإَعَادَهُ وَآبَدَأُ بِأَقْرَبَ لِفَهْـمِكَ وَذَرْ مَا لَسْتَ تَفْهَمُ وَخُذْ مِنْهُ الْحَذَرُ إِذْ يُذْهِبُ الْفِطْنَةَ مَعْ ضَيَاعِ وَقْتٍ وَمَعْ كَلاَلَةِ الطَّبَـاعِ

عليه بذلك امتثل أمره، وقد مر نحوه. «والبدء» للمبتدئ يكون «بالأخصر» من الكتب لا بالمطولات وفهو أيسر فهما وحفظا، وأبعد عن الملالة وو، مسائله بين الناس دوقوعا أكثر وما حفظته من استفاده، من الأستاذ دفاكتبه، ويسمى كتبه تعليقا دبعد الضبط والإعاده، كثيرا، فإن كتبه نافع جدا؛ لأن ما حفظته كثيرا ما يذهب عن الحفظ، فإذا علقته تجده مهما رجعت إليه، وتدرسه كلما أردت درسه. ووابدأ، من العلوم دبأقرب لفهمك، وبما يسهل تعلمه من غير تعب ومشقة، فالمبتدئ إذا فهم ما ألقي إليه وتطعم حلاوة الإدراك انحل بصره وبصيرته، وتقوت رغبته في الازدياد من العلم، وذلك بإذن الله عنوان الفلاح قاله اليوسي. أي الذكاء دمع ضياع وقت، بالسعي فيما لا فائدة فيه فيكون عبئا دومع كلالة أي الذكاء دمع ضياع وقت، بالسعي فيما لا فائدة فيه فيكون عبئا دومع كلالة أي إلىاء دالطباع، قال في البيان والتحصيل : من الناس من هو قليل الفهم لا بهذه الصفة فالحظ له أن يترك الاشتية حمله على خلاف معناه، ومن كان بهذه الصفة فالحظ له أن يترك الاستغال بطلب ألعلم إلى ما سواه من كان منهم لا مناه مناه ومن الني والتحصيل نا من الناس من هو قليل الفهم لا مي إعياء دالطباع، قال في البيان والتحصيل ذمن الناس من هو قليل الفهم لا منهذه الصفة فالحظ له أن يترك الاستغال بطلب ألعلم إلى ما سواه من ذكر الله بهذه الصفة فالحظ له أن يترك الاستغال بطلب ألعلم إلى ما سواه من ذكر الله مسحانه وقراءة القرآن والصلاة فهو أعظم لأجره.

ويعني بالعلم ما هو منه فرض كفاية، فهو فريضة على من كان فيه موضع للإمامة فقط، كما صرح به فانظره. اليوسي : ينبغي في البداية أن لا يهجم على الخلافيات العقلية والسمعية، بل ولا على الفنون المختلفة قبل أن يعرف مدى عقله فربما ضل أو تحير، ولذا قيل : كثرة الفنون مضلة الفهوم، فليشتغل بما يطيق من الفنون حتى يقوى على غيره، وليعلم أن العقل الذي يرام إدراك العلوم به مثاله مثال الحيوان الذي يربيه للاصطياد به، فإن هو أهمله أولا عن أكل اللحم واقتناص ما قرب لم يضر بالصيد، وإن كلفه من صغره الظباء وبقر الوحش عجز، فالواجب ما قرب لم يضر بالصيد، وإن كلفه من صغره الظباء وبقر الوحش عجز، فالواجب

ل شر



ولم تحركه للجري لم يتعلم، وإن كلفته جري المذاكي عجز وربما انقطع نياطه فمات، فالواجب أن تركضه وترسله على سجيته فلايزال يزداد حتى يكمل، ولذا قيل : خاطبوا الناس بما يَفهمون. ويقال : الرباني : الذي يربي الناس بصغار العلم قبل كباره. ثم إذا كمل إدراكه فليعتن بالمهمات، وهي العلوم الشرعية وما يستعان به عليها على ما مر من تفصيلها، ويلم بالبواقي إلماما، ولا ينبغي إن أعطى قوة في الإدراك أن يجتنب شيئًا من العلوم حتى يعاديه، فإن الناس أُعداء ما جُهلوا، وليعلُّم أن العلوم داخل بعضها في بعض، وليس أحد يكمل في شيء منها على ما ينبغي وهو جاهل بالبواقي، ولاسيما العلوم الشرعية، وهي المقصودة، ولا يهمل مشاورة شيخه في شيء من الأمور والاستضاءة بمصباحه. ووافهم من الشيخ، أي اجتهد في الفهم منه **«وبالتفكر وبالتأمل،** فيما قاله. قال في شرح الإحياء : للعلم ست مراتب : أولها حسن السؤال، الثانية حسن الإنصات والاستماع، الثالثة حسن الفهم، الرابعة الحفظ، الخامسة التعليم، السادسة وهي ثمرته هي العمل به ومراعاة حدوده. ووجدا كرر، فإنه دمن يعن بالقلة، في السبق والتأمل وكثرة التكرار فهما يكمل، ويكمل إدراكا للسبق افحفظ حرفين، أي كلمتين اوفهم حرفين أنفع من سمع، وقرين (وحفظ وقرين، الوقر بالكسر : الحمل. يعني أن حفظ حرفين خير من سماع حملين من غير حفظ، وفهم حرفين خير من حفظ وقرين.

قال في التبيان : التقلل من روايات الأحاديث مع التفقه فيها أولى من الإكثار مع قلة التفقه فيها، فقد قال عليه السلام : (من يود الله به خيرا يفقهه في <sup>الدين)(67)</sup> والذي يروي الحديث ولا يتفقه فيه كمثل الحمار يحمل أسفارا وبئس مثل السوء.

(67) متفق عليه.

مَنْ لَيْسَ فِي الْفَهْمِ لَهُ آجْتِهَادُ لِعَـدَمِ الفَهْـمِ إِذَا يَعْتَسَادُ فَلْتَجْتَهِـذُ وَلِلتَّكَـاسُلِ دَعَـا وَآضْرَعْ فَرَبْنَا يُجِيبُ مَنْ دَعَا وَلاَ يَخِيبُ مَنْ رَجَاهُ وَآخَدِمِ ٱلْعِلْـمَ مُسْتَفِيـــدَهُ وَأَدِمِ ثُمَّتَ لاَبُدً مِنَ الْمُنَاظَـرَةُ مَعَ ٱلْمُطَارَحَةِ وَالْمُذَاكَـرَةُ

اليوسي : مما يعين على التبحر في علم التأليفُ فيه، ومما يعين على ثبوت المحفوظ المراجعة والتكرار والتعليم فمن لم يشتغل بالتدريس فيما حصل من الغنون والعلوم قلما يثبت منها على طائل... ثم قال : ومما يذكي القريحة منافسة أهل التحصيل، وهي محمودة، فلا خير فيمن لا ينافس على الخير.

ومن ليس في الفهم له اجتهاد، فتكاسل فيه مرة أو مرتين ولعدم الفهم إذا، لما يسهل فهمه وإدراكه «يعتاد فلتجتهد وللتكاسل دعا» أي اترك فالألف بدل نون توكيد خفيفة «و، ادعُ الله تعالى، و«اضرع» إليه وفربنا يجيب من دعا،ه قال في محكم كتابه : ﴿آدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ﴾<sup>(68)</sup> وولا يخيب من رجاه واخدم العلم» حال كونك «مستفيده وأدم» قال :

اخدم العلم خدمة المستفيد وأدم درسه بفعـل حميـد وإذا ما حفظت شيئا أعـده ثم أكـده غايـة التأكيـد ثم علقه كي تعـود إليـه وإلى درسه على التأبيـد فإذا ما أمنت منه فواتـا فانتـدب بعـده لشيء جديـد مع تكرار ما تقـدم منه واقتنـاء لشأن هـذا المزيـد ذاكـر النـاس بالعلـوم لتحيـا لا تكن من أولي النهى ببعيد إن كتمت العلوم أنسيت حتى لا تـرى غير جاهـل وبليـد ثم ألجمت في القيْمـة نـارا وتلهـبت بالعـذاب الشديـد

وثمت لابد من المناظرة، : المباحثة ومع المطارحة، طرح أحدهما كلام الآخر، فالمناظرة مفاعلة من النظر؛ لأن كلا منهما يدفع نظر صاحبه بنظر نفسه، أو لأن كلا منهما يدفع مناظره أي خصمه وو، لابد من والمذاكرة، وهي أن يتوافقا على \_\_\_\_\_\_\_ فَبِٱلْمُنَاظَـــدَرَةِ وَٱلْمُذَاكَــدَة مُسْتَخْرَجُ الصُّوَابُ كَٱلْمُشَاوَرَه

المطلوب ويتعاونا من غير نزاع، فهي محادثة العلماء بينهم؛ ليذكر بعضهم بعضا من الأحكام ما كان نسيه، قاله في المباحث، وذكر عن النفراوي أن المناظرة تسمى مذاكرة. وفبالمناظرة والمذاكره يستخرج الصواب؛ فهما وكالمشاوره.

الماوردي : قال عمر بن عبد العزيز : إن المشورة والمناظرة بابا رحمة ومفتاحا بركة، لا يضل معهما رأي، ولا يفقد معهما حزم.

فالمذاكرة تعين على حفظ العلم وزيادته، قال ابن مسعود رضي الله عنه : تذاكروا الحديث فإن حياته مذاكرته. وعن عبد الرحمن ابن أبي ليلى إحياء العلم مذاكرته. وقال بعض السلف : إذا سمعت حديثا فحدث به حين تسمعه، ولو أن تحدث به من لا يشتهيه فإنه يكون كالكتب في صدرك، ومن هذا ما يروى عن إسماعيل ابن رجاء أنه كان يأتي صبيان المكتب فيعرض عليهم حديثه؛ كي لا ينسى. وقالوا : علم علمك من يجهل وتعلم ممن يعلم فإنك إذا فعلت ذلك علمت ما جهلت وحفظت ما علمت. ولبعضهم :

إذا لم يذاكر ذو العلوم بعلمه ولم يستزد علما نسي ما تعلما فكم جامع للعلم في كل مذهب يزيد على الأيام في جمعه عمى الماوردي : قال بعض العلماء : لا تخل قلبك من المذاكرة فيعود عقيما، ولا

الماوردي : قال بعض العلماء . لا عل معنى عبك من الما لو عيلو عيمو العلماء . تعف طبعك من المناظرة فيصير سقيما. وقال بشار ابن برد : شفاء العمى طول السؤال وإنما يديم العمى طول السكوت على الجهل فكن سائلا عما عناك فإنما دعيت أخا عقل لتبحث بالعقل

وقال في جامع بيان العلم وفضله : من أكثر من مذاكرة العلماء لم ينس ما علم واستفاد ما لم يعلم.

وتنبغي المذاكرة قبل افتراق المجلس قبل وقوع النسيان وخمود القرائح واختلاط العقول وافتراق الأصحاب، غير أنه قد يحصل من المجلس إذا طال فتور وملل فيتعين تأخيرها ريثما تجم القرائح من غير طول، وأفضل أوقاتها اليل، وتكون مع الأصحاب أو من يصلح غيرهم، ومن لم يجد من يصلح فليذاكر نفسه بنفسه وَفِيهِمَا آتُصِفْ بِذِي ٱلأَوْصَافِ تَأَمُّــل تَــــأَنَّ الإَنْصَافِ فَمَنْ بِذِي الأَوْصَافِ ذُو آتُصَافِ مُسْتَنْبِطٌ عَذْبَ الصَّوَابِ الصَّافِي وَلَمْ يَكُنْ بِـغَضَبٍ وَشَغَبِ مُسْتَنْبِطاً بَلْ ذَاكَ مِنْ شَأَّنِ الْغَبِي وليجرد من نفسه مخاطبا إن أراد أن يأتي بها على صورة التعليم، وقد كان بعضهم

وليجرد من نفسه مخاطباً إن أراد أن يا بي بها على صوره التعليم، وقد "أن بنظنه. يجمع أحجارا فيخاطبها.

وعند الاشتغال بالتعليم يظهر ما حصل، ويلجئه الأمر إلى التأمل والمراجعة والاهتهام، وذلك هو عنوان الانتفاع، فالطالب قبل الاشتغال بالمذاكرة والتعليم مثل الولد يعيش في كسب أبيه، فلا يكون عليه كبير هم، فإذا اشتغل بغيره صار بمنزلة الوالد بعد أن يتعلق به العيال، ويكون قيما عليهم، قاله اليوسي. **دوفيهما،** أي في المناظرة والمذاكرة **داتصف بذي الأوصاف،** الثلاثة **دتأمُل تأن،** قال ابن شأس في جواهره : ومن جالس عالما فلينظر إليه بعين الإجلال، ولينصت له عند المقال، فإن راجعه راجعه تفهما لا تعنتا، ولا يعارضه في جواب سائل يسأله، فإنه يلبس بذلك على السائل ويزري بالمسئول، ولا ينتظر بالعالم فتنة، ولا تؤخذ عليه عثرة، وبقدر إجلال الطالب للعالم ينتفع الطالب بما يستفيد من علمه، ومن ناظره في علم فبالسكينة والوقار وترك الاستعلاء، فحسن التأني وجميل الأدب معينان على العلم، ونعم وزير العلم الحلم.

العدوي : قوله : معينان على العلم... أي فمن ناظر عالما وتحلى بما ذكر يرجى أن يعطى الصواب من العلم وتثبت له الغلبة على مناظره، وذكر أن السكينة ترجع إلى عدم اضطراب الجوارح، والوقار يرجع إلى احترام المناظر، والالتفاث إليه على وجه الأدب الذي يليق به. والإنصاف، أي العدل؛ بأن تساوي بين خصمك ونفسك فلا تجحد الحق؛ لأنك كناشد ضالة لا تبالي أين وجدتها، ولا تحب ظهور الحق على يديك عن أن يظهر على يد خصمك كما كان الإمام الشافعي رحمه الله تعالى. قاله في المباحث. وفمن، أي فمناظر وبدي الأوصاف ذو اتصاف مستنبط، أي مستخرج وعذب الصواب الصافي ولم يكن المناظر وبغضب وشغب، أي تعييج الشر وتحريكه ومستنبطا، للصواب وبل ذلك من شأن الغبي، قال في شرح الخاتمة عن عز الدين : لا يجوز الجدال والمناظرة إلا لإظهار الحق ونصرته؛ ليعرف

| فَهْمَي مِنَ التَّكْرَارِ أَقْوَى فَهْمَا | وَفِي ٱلْمُنَاظَرَةِ زَيْدٌ عِلْمَا    |
|-------------------------------------------|----------------------------------------|
| تَفُوقُهُ حَبْثُ تَكُونُ صَالِحَه         | تَكْرَارُ شَهْرٍ سَاعَةُ الْمُطَارَحَة |
| يستاليم الطبع وبسالإنصاف                  | بِأَنْ تَكُونَ مَعَ ذِي ٱتَّصَافِ      |
| تَعَنَّبُ لأ مُسْتَقِيم الطَّبْسِع        | وَلاَ تُذَاكِرْ رَابِعاً بِرَبْسِعِ    |

ويعمل به، ومن جادل لذلك جاز، وقيل مندوب، وقيل واجب، ومن جادل لغرض آخر فقد عصى وخاب، ولا خير فيمن يتحيل لنصرة مذهبه مع ضعفه وبعد أدلته من الصواب. وللمذاكرة الجائزة آداب منها تجنب الاضطراب ماعدا اللسان من الجوارح، والاعتدال في رفع الصوت وخفضه، وحسن الإصغاء إلى كلام صاحبه، وأن يجعل الكلام مناوبة لا مناهبة، والثبات على الدعوى إن كان بجيبا، والإصرار على السؤال إن كان سائلا، والاحتراز عن التعنت والتعصب والمبالغة والرياء والمباهاة والضحك واللجاج وترك قبول الحق، فإذا وقعت على هذا المقصد أفادت خمس خصال : إيضاح الحجة، وإبطال الشبهة، ورد الخطىء إلى الصواب، والضال إلى الرشاد، والزائغ إلى صحة الاعتقاد. مع الذهاب إلى التعليم وطلب التحقيق. انتهى منه، ونحوه في المباحث.

ووفي المناظرة زيد، أي زيادة «علما» أي من العلم، ففيها تكرار لما علمته، وزيادة ما لم تعلمه، فبها ينكشف من المعاني الدقيقة الغامضة ما لا ينكشف بدونها دفهي من، مجرد «التكرار أقوى فهما» أي في الفهم، فقد قيل : «تكرار شهر ساعة المطارحه تفوقه، فهي خير منه، لكن هذا «حيث تكون صالحه» وذلك وبأن تكون مع ذي اتصاف بسالم الطبع، أي بالطبع السليم من الاعوجاج وبالإنصاف، ابن عبد البر : قالوا : الواجب على العالم أن لا يناظر جاهلا ولا لجوجا، فإنه يجعل المناظرة ذريعة إلى التعلم بغير شكر، وكان القرافي كثيرا ما يتمثل :

وإذا جلست إلى الرجال وأشرقت في جو باطنك العلموم الشرد فاحذر مناظـرة الحسود فـــإنما تغتـاظ أنت ويستفيـد ويجحـــد

**ولا تذاكر رابعا، أ**ي واقفا، ربع كمنع : وقف وانتظر وتحبس **«بربع تعنت،** الربع الدار والمنزل، أي اترك المذاكرة مع متعنت أي طالب لزلة الخصم **«لا مستقم**  إذِ الطَّبِيعَةُ لَهَمَا آسْتِسرَاقُ وَتَتَعَدَّى لِلسَّوَى الأَحْسلاَقُ وَلِلْمُجَساوَرَةِ تَأْثِيسرُ تَسرَى الْخِسُ مِنْ خَلِيلِهِ تَأْتُسرَا وَآعْتَدْ تَأْمُلَ دَقِبِقِ الْعِلْمِ فِي كُلِّ وَقْتِ تُلْفِهِ بِالْفَهْمِ وَآجَعْلَ صَوَاباً بِالتَّأَمُّلِ الْكَلاَمُ فَقَوْمِ الْكَلاَمَ تَقْوِيمَ السَّهَامُ شُمُ التَّأَمُّلُ مَعَ التَنسبُتِ لِلْعَقْلِ رَأْسٌ دُونَهُ لَمْ يَبْبُتِ

الطبع، فالمذاكرة إنما تكون مع الأصحاب المنصفين لا المتعصبين، فإن لم تجد من يصلح فلتذاكر نفسك كما مر. وإذ الطبيعة لها استواق، لأخلاق الصاحب شيئا فشيئا دوتتعدى، أي تتجاوز وللسوى الأخلاق، أي الأوصاف دوللمجاورة، أي المقاربة والمقارنة دتأثير ترى الحل من خليله تأثرا، فيظهر فيه من الآثار والأوصاف ما كان مخصوصا بصاحبه، فقد قيل : من تحقق بحالة لم يخل حاضروه منها. وقد قال في الحكم : لا تصحب من لا ينهضك حاله ولا يدلك على الله مقاله.. ربما معل ابن عبد الله رضي الله عنه : احذر ثلاثة أصناف من الناس : الجبابرة العافلين، والقراء المداهنين، والمتصوفة الجاهلين. وقال بعضهم : كن مع أبناء الدنيا بالأدب، ومع أبناء الآخرة بالعلم، ومع العارفين كيف شئت. ولبعض الشعراء : باللدب مسبق السفيسسسة فساد رأي ومسن عقب مئ الناس : الجبابرة معالية المناهين، والمعصوفة الجاهلين. وقال بعضهم : كن مع أبناء الدنيا بالأدب، ومع أبناء الآخرة بالعلم، ومع العارفين كيف شئت. ولبعض الشعراء : فسإنك والقريسن معسا سواء كما قُصن علي الأديم مسسن الأديم فسانك والقريس معسا سواء كما ومع العارفين كيف شئت. ولبعض الشعراء :

دواعتد تأمل دقيق العلم في كل وقت تلفه، أي تجد الدقيق وتدركه دبالفهم، لا محالة فإنما تدرك الدقائق بالتأمل، ولذا قيل : تأمل تدرك. دواجعل صوابا بالتأمل الكلام فقوم الكلام تقويم السهام، فكما أن سهم القوس إذا اعوج لا يصل المقصود فكذا سهم الكلام إذا كان فيه اعوجاج بأن كان غير مقصودك لم يصل إلى المراد.

وثم التأمل مع التثبت، في الكلام بالتأني والوقار وللعقل رأس دونه لم يثبت، ثم بيَّن ما يتأمل في الكلام أخذا من قول الشاعر : لاَ تُغْفِلَنُ مَتَبَبَ التَّكَلُسمِ كَالُوَقْتِ وَالْكَيْفِ الْمَكَانِ وَالْكَمِ

أوصيك في نظم الكلام بخمسة إن كنت للموصي الشفيق مطيعا لا تغفلن سبب الكلام ووقتــه والكيف والكـم المكـان جميعــا

فقال : ولا تغفلن سبب التكلم؛ فلابد من داع يدعو إلى الكلام، إما في اجتلاب نفع أو دفع ضرر؛ لأن ما لا داعي له هذيَّان، وما لا سبب له هجر، ومن سامح نفسه في الكلام إذا عن ولم يراع صحة دواعيه وإصابة معانيه كان قوله مرذولا ورأيه معلولا (كالوقت؛ الذي ناسب فيه دون غيره (والكيف؛ أي وصف الكلام، فلابد من اختيار اللفظ الذي تتكلم به؛ لأن اللسان عنوان الإنسان.. يترجم عن مجهوله، ويبرهن عن محصوله، فيلزم أن يكون بتهذيب ألفاظه حريا، وبتقويم لسانه مليا. قال خالد ابن صفوان : ما الإنسان لولا اللسان ؟ هل كان إلا بهيمة مهملة، أو صورة ممثلة ؟. وقال بعض الحكماء : اللسان وزير الإنسان. وقال بعض البلغاء : يستدل على عقل الرجل بقوله، وعلى أصله بفعله. ووالمكان؛ الذي ناسب الكلام فيه، فتأتي به في موضعه، وتتوخى به إصابة فرصته، فمن قدم ما يقتضى التأخير كان عجلة وخرقا، ومن أخر ما يقتضي التقديم كان توانيا وعجزا؛ لأن لكل مقام قولا، وفي كل زمان عملا. ووالكم، أي مقداره فتقتصر منه على قدر الحاجة، فإن الكلام إن لم ينحصر بالحاجة و لم يقدر بالكفاية لم يكن لحده غاية ولا لقدره نهاية، وما لم يكن من الكلام محصورا كان إما حصرا إن قصر أو هذرا إن كثر. حكى أن بعض الحكماء رأى رجلا يكثر الكلام ويقل السكوت فقال : إن الله تعالى إنما خلق لك أذنين ولسانا واحدا؛ ليكون ما تسمعه ضعف ما تتكلم به !!

وقال بعض البلغاء : كلام المرء بيان فضله وترجمان عقله، فاقصره على الجميل، واقتصر منه على القليل، وإياك وما يسخط سلطانك ويوحش إخوانك، فمن أسخط سلطانه تعرض للمنية، ومن أوحش إخوانه تبرَّأ من الحرية. ولأبي الفتح البستي : تكلم وسدد ما استطعت فإنما كلامك حي والسكوت جماد فإن لم تجد قولا سديدا تقوله فصمتك عن غير السداد مداد

كُنْ مُسْتَغِيداً مِنْ جَمِيعِ النَّاتِ وَسَائِرَ الأَحْوَالِ وَالأَوْقَسَاتِ فحكمة ضالة مؤمن أيسر وَمَا صَفًا تُحَدُّهُ وَدَعْ مَا قَدْ كَدِرْ وقال آخر : خير الكـــلام قليـــل على كـــــثير دليــــل يحويسه لغسظ طويسل والعـــى معنــــى قصير وفيسه قسال وقيسل

قال في شرح الخاتمة : فجميع ما يتكلم به الإنسان على أربعة أقسام : ما ليس فيه إلا المضرة، وما فيه مضرة ومنفعة فهما حرام، فمضرة الثاني ذهبت بمنفعته، وما لا مضرة فيه ولا منفعة فلا ينبغي الإكثار منه؛ لئلا يذهب العمر باطلا، وما ليس فيه إلا المنفعة فهذا هو المطلوب، فخرج من هذا أن ثلاثة أرباع الكلام لا خير فيها، وليس له من كلامه إلا الربع، قاله الجزولي.

وسائر الأحوال والأوقات، أي في جميعها دكن مستفيدا من جميع النات، من غير نظر إلى كون الشخص وضيعا أو شريفا، صغيرا أو كبيرا، ذكرا أو أنثى.

المناوي : عدوا من محاسن الأخلاق الإصغاء لكلام الجليس، وأنه إذا سمع إنسانا يورد شيئا عنده منه علم لا يستلب كلامه ولا يغالبه ولا يسابقه، فإن ذلك ضعف نفس ودناءة همة، بل يستمعه منه كأنه لا يجرفه ـــ سيما في المجامع ـــ.

وقد عد اليوسي من آذاب المتعلم أن يخلع عنه جلباب الحياء والكبر في التعلم ويرمي بنفسه في غمرات الطلب فلا يستحيي ولا يأنف أن يسأل عما لا يعلم، ويستفهم عما لا يفهم، ولا أن يقول : لم أفهم، فإن الوجه إذا لم يحمر في مثل هذا لم يبيض أبدا. وينسب إلى عمر رضي الله عنه : من رق وجهه رق علمه. وقال مجاهد : لا يتعلم العلم مستحي ولا مستكبر. **دفحكمة ضالة مومن،** بتخفيف اللام للوزن **دأثر،** بالتركيب أي روي عنه عليه السلام، ولفظ الحديث : (الحكمة ضالة المؤمن أينا وجدها أخذها)<sup>(60)</sup> ومن كلام علي رضي الله عنه : انظر إلى ما قال، ولا تنظر إلى من قال. ومن كلامه أيضا : العلم ضالة المؤمن

(69) ابن كثير وكشف الخفا والأسرار المرفوعه.

قَالَ أَبُو يُوسُفَ بِالإِفَسادَهُ أَدْرَكْتُ عِلْماً وَبِالإِسْتِفَسادَهُ كَذَا آبُنُ عَبَّاسٍ بِقَلْبِهِ الْعَقُولُ أَدْرَكَ عِلْماً وَلِسَانِهِ السُّؤُولُ

فخذوه ولو من أيدي المشركين. ومن أمثالهم المشهورة : العق العسل ولا تسل. وو، قد قيل : «ما صفا، مما استفدته «خذه ودع ما قد كدر، بالتثليث لكن الكسر هنا أولى؛ حذرا من سناد التوجيه. أي اترك ما كان مشوبا بضعف أو فساد. وقد قلت :

ألْعِلْـــــهُ ذُو ثَلاَثَـــــةِ أَقْسَام وفي السَّجِلْمَاسِي الإمَامِ السَّامِي كَعِلْمَـي الْمَنْطِـقِ وَٱلْــجِسَابُ فَــأَوَّلَ لِلْعَقْــلِ ذُو ٱنْــتِسَابِ نَاقِلُهُ قَطْعًا وَلَا مَنْ أَلْغَا وَلَيْسَ مُحْتَاجاً إِلَى أَنْ يُعْرَفَـاً مِنْ كَافِرٍ وَآجَنِ النَّمارَ بَحْتَا كَعِلْم قُرْءَانٍ وَعِلْم الْخَبَسِرِ حَالُ الَّذِي أَلْغَهُ أَوْ نُقَـلاً وَفِيهِ قِيلَ الْعِلْمُ تُحَدُّهُ حَتَّى وَالْثَانِ نَقْلِى وَمِنْ عَقْلٍ بَرِي أن يُعْقَـلاً ولهو مختاج إلى كَعِلْمٍ فِقْهٍ وَكَعِلْمِ النَّحْسِ وَثَالِتٌ عَقْلاً وَنَقْلاً يَحْسِوِي يُذْكَرُ وَالذَّكْرُ لَدَيْهِمُ أَوْلَمِي يُذْكَسرُ نَاقِسلٌ لِهَـذَا أَوْ لاَ مِنْ كُتُبِ جُهلَ مَنْ لَهَا نَغَلْ وَلِلْقَرَافِي مَنْعُ فَتْـوَى وَعَمَـلْ تَرْفُلُ فِي نَسْجٍ يَدِ ٱلإحْكَـامِ مَا لَمْ تَكُن صَحِيحَةَ ٱلأَحْكَامِ

وقال أبو يوسف؛ وقد قيل له : بمَ أدركت العلم ؟ وبالإفاده أدركت علما وبالاستفاده؛ فلم يبخل بالإفادة لكل أحد ولم يستنكف عن الاستفادة من كل أحد. الماوردي : قال الخليل بن أحمد : اجعل تعليمك دراسة لعلمك، واجعل مناظرة المتعلم تنبيها على ما ليس عندك. وقال ابن المعتز في منثور الحكم : النار لا ينقصها ما أخذ منها، ولكن يخمدها أن لا تجد حطبا.. كذلك العلم لا يفنيه الاقتباس، ولكن فقد الحاملين له مبب عدمه، فإياك والبخل بما تعلم. وكذا ابن عباس بقلبه العقول أدرك علما ولسانه السؤول، وقد ستل بعضهم : ما السبب الذي ينال به العلم ؟ قال بالحرص عليه يتبع، وبالحب له يستمع، وبالفراغ له وَأَصْبَحَ النَّعْمَانُ مِنْ فَرْسَانِهِ وَهُوَ بَبِيعُ الْبَرُ فِي دُكَانِهِ جَرًا مُذَاكَرَتِهِ فَالْكَسْبُ مَعْ تَحْصِيلِ عِلْم رُبَّمَا قَدِ آجْتَمَعْ فَكُنْ إِلَى التَّكْرَارِ ذَا آنتِسَابِ إِنْ يَكُ لاَبَدً مِن آكْتِسَابِ مَنْ صَحَّ مِنْهُ الْعَقَلُ وَالْبَدَنُ فِي أَنْ يَتُرُكَ التَّحْصِيلَ عُذْرُهُ نُفِي لَمْ يَمْنَعِ الْفَقْرُ أَبَا يُوسُفَ مِنْ تَفَقَّهِ وَهُوَ بِٱلْفَقْسِ قَعِسَ فَإِنْ يَكُنْ مَالٌ فَنِعْمَ مَالُ كَانَ بِتَحْصِيلِ لَهُ آسْتِعْمَالُ

يجتمع. ووأصبح، أبو حنيفة والنعمان من فرسانه، أي العلم فقد تفقه ووهو بيبع البز، : الثياب أو متاع البيت من الثياب ونحوها كما في القاموس وفي دكانه، أي حانوته وجراء أي لأجل كثرة ومذاكرته، فيه ومطارحته وفالكسب مع تحصيل علم ربما قد اجتمع، كما وقع لأبي حنيفة وغيره وفكن إلى التكرار ذا انتساب، ولا تكسل وإن يك لابد، لك يا طالب العلم ومن اكتساب، لنفقة من لزمتك نفقته، فإن ومن صح منه العقل والبدن في أن يترك التحصيل، للعلم والفقه وعذره نفي، فلا يعذر بفقر ولا غيره ولم يمنع الفقر أبا يوسف من تفقه وهو بالفقر قمن، فلا أفقر منه.

وللشيخ محمدًن فال بن متالي رحمة الله تعالى : وليس بالإمكان شخص يعـذر بالجهل إلا من به لا نشعـر لأنـه في كل قطـر عـالم والديـن حمدا للإلـه قـامم وربنا قـال تعـالى : فاسألـوا أي الذيـن علمـوا فعملـوا وغيره نعرفــه لا يــــنصح وضره أقــرب مما يصلــح وغيره نعرفــه لا يـــنصح وضره أقــرب مما يصلــح وغيرة نالحال بقـرب القــبض للعلم في كل نواحي الأرض وقد روى من يرد الإله به خيرا يفقهـه البخـاري فانتبـه وقد روى من يرد الإله به خيرا يفقهـه البخـاري فانتبـه

دفان یکن مال؛ کثیر لك دفتعم مال؛ صالح لم یشبه حرام دکان بتحصیل؛ للعلوم دله استعمال؛ فقد یکون الغنی مما یعین علی الطلب، وذلك من أوجه :

إِذْ كَانَ يُحْسِنُ لأَهْلِ الْعِلْمِ بِهُ وَالْبَعْضُ نَالَ الْعِلْمَ مِنْ غِنَى أَبَهُ بِالْحَمْدِ والشَّكْرِ أَبُو حَنِيفَـهُ وَنَالَ فِيهِ الرُّنْبَسَةَ الْمُنِيغَسَة فَهِمَ أَوْ وَفَقَ مُولِي النَّعْمَة يَحْمَدُ إِنَّ لِفِقْهِ اوْ لِحِكْمَهُ فَلْتَسْكُرَنَّ اللَّهَ بِالأَرْكَسِانِ والمسال والسلسان والجنسان

الأول : أنه به تكون الكفاية للطالب عما عسى أن يزعجه عن الطلب، الثاني : أنه يتيسر به الإنفاق في سبيل الله الذي هو مجلبة الخيرات ولاسيما على المعلم فإن الإحسان إليه وخدمته بالنفس والمال هو مفتاح الحير؛ ولذا يذكر في الحكايات الفقهية : قبح الله الفقر أدركنا مالكا وقرأنا على ابن القاسم، الثالث : أنه يتأتى به انتخاب الأطعمة التي تكون عنها بإذن الله تعالى الصحة وسلامة الحواس وحدة الفكر وقوة الحفظ؛ ولذا شاع عند المتعاطين للعلم إذا ذكروا الشرائط والأسباب أن يعدُّوا الشيخ الفتاح والكتب الصحاح والقدر الفواح. وقد يكون الفقر مع توفيق الله وعصمته سببا للتحصيل وذلك من أوجه : الأول : أنه يكون معه التجرد عن الشواغل الدنيوية أخذا وعطاء وحراسة وانتهاضا لتنمية المال ونحو ذلك، الثاني : أنه تخمد معه النفس غالبا فيذهب عنها الكبر المانع من التعلم وما يلزم ذلك من التفاخر ونحوه وتذهب عنه الشهوات النفسانية الموقعة في الماصي واستعجال التأهل القاطع عن الطلب، الثالث : أنه يرجى معه شدة الافتقار إليه تعالى ووجود الاضطرار الذي هو مغتاح الاستجابة قال تعالى : فأمن يُجيبُ المُضطرُّر إذا دَعَامُ (100) وذلك كفيل بكل خير ؛ ولذا يقال : لوأمن يُجيبُ المُضطرُّر إذا دَعَامُ (100) وذلك كفيل بكل خير ؛ ولذا يقال : له المالي الذهب العلم أو لغاع الذي هو منتاح الاستجابة قال تعالى : لموني الماسي المُضطرُّر إذا دَعَامُ (100) وذلك كفيل بكل خير ؛ ولذا يقال : لولا أولاد الفقراء الدُم الذهب العلم أو لغاع العلم. قاله اليوسي.

ووالبعض نال العلم من غنى أبه إذ كان، أبو، ويحسن لأهل العلم، والفضل وبه ونال فيه الرتبة المنيفه، أي المرتفعة المشرفة وبالحمد، لله تعالى والثناء ووالشكر، في مقابلة نعمه جل وأبو حنيفه يحمد، أي يقول الحمد لله وإن لفقه او لحكمه، أي معرفة من المعارف وفهم أو وفق مولي النعمه، عز وجل فازداد علمه لذلك وفلتشكرن الله بالأركان، أي الجوارح، بأن تستعمل نعمه تعالى في محابه لا في

(70) الحل 64.

معاصيه، وقد قلت : عَسَدَمُ عِصْيَسَانِ الإلَّهِ بِالنَّعَسَمَ حَدَّ بِهِ الشَّكْرَ الْجُنَيْدُ ذُو آلْحِكَمْ فشكر نعمة العين هو أن تستعملها في مطالعة كتاب الله وكتب العلم مثلا، وشكر نعمة الأذن هو أن تستعملها في سماع الذكر وما ينفع في الآخرة وتعرض عن الاصغاء إلى الهجر والفضول. دوالمال، بأن تتصدق بطيبه على الفقراء دواللسان، باستعماله في ذكر الله تعالى والحمد له مثلا دوالجنان، باستعماله في الفكر والذكر والمعرفة وإضمار الخير للخلق وحسن النية كما في كتاب الأربعين. وقال في بصائر ذوي التمييز : الشكر مبني على خمس قواعد : خضوع الشاكر للمشكور، وحبه له، واعترافه بنعمته، والثناء عليه بها، وأن لا يستعملها فيما يكره... هذه الخمسة هي أساس الشكر، وبناؤه عليها، فمتى عدم منها واحدة اختلت قاعدة من قواعد الشكر، وكل من تكلم في الشكر فكلامه إليها يرجع وعليها يدور، فقيل حدَّه أنه الاعتراف بنعمة المنعم على وجه الخضوع، وقبل الثناء على المحسن بذكر إحسانه، وقيل هو عكوف القلب على مجم المنه والجوارح على على المحسن بذكره والناء عليه، وقبل هو مشاهدة المنة والخوار على على المحسن بذكر إحسانه، وقيل هو عكوف القلب على مجم المنة وحفظ الحرة. على المحسن بذكر إحسانه، وقيل هو عكوف القلب على مجم المنة وحفظ الحرة. على المحسن بذكر إحسانه، وقيل هو عكوف القلب على مجم المنه والحرة. على المحسن بذكر إحسانه، وقيل هو عكوف القلب على مجم المنه والحرة. على المحسن بذكر إحسانه، وقيل هو عكوف القلب على محبة المنعم والجوارح على

وقال ابن عباد : إذا أوصل الحق تعالى إليك نعمة على يد إنسان ــ سواء كانت دينية أو دنيوية ــ فعليك في ذلك وظيفتان : إحداهما أن تشهد انفراد الله تعالى بذلك فلا ترين النعمة إلا منه وحده وترى من سواه ممن أجراها على يديه مقهورا مجبورا على ذلك مسلطا عليه الدواعي والبواعث حتى لم يجد انكفافا عنه وهذا هو حق التوحيد، والثانية أن تشكر من وصلت إليك على يده بأن تدعو له وتثني عليه؛ امتثالا لأمر الله تعالى، وعملا بما جاءت به الشريعة، قال تعالى : فأنُ آشكُر لي وَلِوَالِدَيْكَ (<sup>17)</sup> وفي الحديث : (من لم يشكر القليل لم يشكر الكثير ومن لم يشكر الناس لم يشكر الله تعالى الماس<sup>(72)</sup> وفيه : (أشكرُ الناس لله أشكرهم للناس)<sup>(73)</sup> ولأن الله تعالى اختصه بأن أقامه في ذلك وأهله له ومن أسمائه تعالى الشكور

- (71) لقمان 13.
- (72) الترمذي وأحمد.
- (73) البيهقي والطبراني.

وَالْعِلْمَ وَالتَّوْفِيقَ وَالْفَهْمَ آعْتَقِدْ مِنْهُ عَلاَ وَآطْلُبْ هِدَايَةً تَجِدْ طَالِبُ ذِي ٱلْعِزَّةِ وَالْجَلاَلَـهُ هِذَايَةً عُصِمَ مِـنْ ضَلاَلَـهُ وَمَنْ عَلَى الْخَلْقِ كَعَقْلِهِ ٱتَّكَلْ يَصِيرُ مَحْجُوباً فَضَلَّ وَأَضَلْ وَفِي حَدِيبٌ خَيْرِ عُجْمٍ وَعَرَبْ مَنْ عَرَفَ النَّفْسَ فَقَدْ عَرَفَ رَبْ

فليتخلق العبد بذلك وهذا هو حق الشرع. ووالعلم والتوفيق والفهم اعتقد، أنها ومنه علا واطلب هداية، منه تعالى بدعاء وتضرع إليه وتجد،ها، فإن من استهداه هداه ودله على ما يوصله إلى مقصوده من علم وغيره وطالب ذي العزة والجلاله، تبارك وتعالى «هداية» أعطاه تعالى ما سأل فهدي و«عصم» أي منع ووقي دمن ضلاله، في الدين. والحكمة في أن الله تعالى طلب منا سؤال الهداية إظهارُ الافتقار والإذعان والإعلام بأنه لو هداه قبل أن يسأله لربما قال : إنما أوتيته على علم عندي فيضل بذلك، فإذا سأل العبد ربه فقد اعترف على نفسه بالعبودية ولمولاه بالربوبية، كما في شرح الخاتمة عن الفشني. ومن على الحلق كعقله اتكل يصير عدي فيضل بذلك، فإذا سأل العبد ربه فقد اعترف على نفسه بالعبودية ولمولاه بالربوبية، كما في شرح الخاتمة عن الفشني. ومن على الحلق كعقله اتكل يصير معجوبا، عن معرفة الحق «فضل وأضل، غيره فالعقل مخلوق عاجز لا يدرك جميع طالبه بربك ولا تيسر مطلب أنت طالبه بنفسك. ابن عباد : وذلك أن من أنزل طالبه بربك ولا تيسر مطلب أنت طالبه بنفسك. ابن عباد : وذلك أن من أنزل يوسر عليه كل عسير، ومن سكن إلى عمله وعقله واعتمد على حوله وقته وكله بعيد إلى نفسه ورخذله وحرمه توفيقه وأهمله فلم تنجح مطالبه ولم تيسر مآربه.

وما أحسن قول القائل !! :

إذا لم يعنك الله فيما تريــده فلــيس لمخلــوق إليـــه سبيـــل وإن هو لم يرشدك في كل مسلك ضللت ولو أن السماك دليــل وقول الآخر :

إذا كان عون الله للمرء ناصرا تهيا له من كل صعب مراده وإن لم يكن عون من الله للفتى فأكثر ما يجنبي عليــه اجتهاده د**وفي حديث خير عجم وعرب،** عليه السلام **دمن عرف النفس،** أي نفسه

بصفات المخلوقين من عجز وفناء وضعف وفقر **(فقد عرف رب؛** أي ربه بصفات

وَجُدْ بِمَالِكَ فَلاَ تَبْخُلْ بِهِ فَالْبُخُلُ هُوَّ الدَّاءُ عُذْ مِنْ قُرْبِهِ

الحالق من قدرة وبقاء وقوة وغنى، فإذا عرف عجز نفسه عرف قدرته جل، فلا يعتمد على نفسه وعقله، بل يتوكل على الله ويطلب منه الحق ﴿وَمَنْ يُتَوَكُلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهْوَ حَسْبُهُ﴾<sup>(74)</sup>.

تنبيه : من عرف نفسه فقد عرف ربه اختلف فيه هل هو حديث أو من كلام أهل الحكمة، فقال النووي لم يثبت عنه عليه السلام، فقيل من كلام يحيى ابن معاذ الرازي. ووجد بمالك فلا تبخل به، على نفسك ولا على غيرك وفالبخل هو الداء، قال عليه السلام : (أي داء أدوأ من البخل)<sup>(75)</sup> وعذ، بالله تعالى ومن قوبه، وحد البخل : منع ما يوجبه الشرع أو المروءة.

ولبعضهم : بخيلا له في العالمين خليل أرى الناس خلان الجواد ولا أرى فأكرمت نفسى أن يقال بخيل وإني رأيت البخل يزري بأهله وقال صالح بن عبد القدوس : ويستسره عنهم جميعها سخساؤه ويظهر عيب المرء في الناس بخله أرى كل عيب فالسخاء غطاؤه تغط بأثبواب السخماء فإننسى وقد قلت : الإخسَانُ أَصْلُ الْخَيْرِ فِي الدَّارَيْنِ وَالْبُخُلُ أَصْلُ الشَّرْ فِي هَاتَيْسِنِ ذَكَسَرَهُ السبيسيُ وَهـو آيَسة قَالَ عَلاَ : أَمَّا مَنَ اعْطَى الآيَهُ وقلت أيضا : أُحْسَنُ تُحلِّق الْمَرْءِ فِي ٱلْمُعَامَلَة لِلْحَقَّ فِي الرَّمْنَا مَعَ التَّسْلِيمِ لَهُ عَفُوٌ مَعَ السَّحًا أَجَلُّ تُحَلَّقِ وَفِــــى مُعَامَلَتِــــهِ لِلْخُلْــــةِ

- (74) الطلاق 03.
- (75) مجمع الزوائد والطبراني.

وَآصْرِفْهُ فِي الْكُتْبِ وَالإِسْتِكْتَابِ لِلْعَوْنِ بِالآلاَتِ وَٱلأُسْبَسَابِ

واصرفه في، شراء والكتب و، في والاستكتاب، أي طلب الكتابة من الغير بإعطاء المال وللعون، أي ليكون ذلك عونا على التعلم والتفقه وبالآلات والأسباب، أي باشتراء آلات العلم وأسبابه. اليوسي : قد علمت مما مر أن الحفظ قد انتقص، بل ذهب في كثير من الناس، وغلب النسيان، وأنه لابد من تقيد العلم بالكتب كما وقع في الكتاب وكان ذلك في الحديث وما يسمع ثم صار في مصنفات وصار العلم كله إلى الدفاتر إلا قليلا، وصار العالم هو ذو الملكة في تحقيق ما فيها والخبرة بمظان ما يراجع منها، وأضحت الكتب آلة لصاحب العلم علما كان أو متعلما، وسلاحا وخزانة، ومن لم تكن له كان أعزل، فينغي له حينئذ ــ وهو من أهم الأمور ــ تحميلها إما بالملكية ــ وهي أولى ــ وإما بالعارية، فإن تعذر الملك فلينسخ أو لينتسخ إن أمكن وهو أولى. انتهى باختصار

وقال الفاكهاني في آداب المتعلم والمعلم ما نصه : وأن يعتني بتحصيل الكتاب ولا يرضى بالاستعارة مع إمكان تحصيله ملكا فإن استعار لم يبطأ به؛ لثلا يفوت الانتفاع على صاحبه، ولئلا يكسل عن تحصيل الفائدة منه، ولئلا يمتنع من إعارة غيره. وقد جاء في ذم الإبطاء برد الكتب المستعارة عن السلف أشياء كثيرة نظما ونثرا منها عن الزهري : إياك وغلول الكتب وهو حبسها عن أصحابها. وفي فتاوي الهيتمي : ينبغي لطالب العلم أن يعتني بتحصيل الكتب المحتاج إليها ما أمكنه بشراء ولا فبإجارة أو عارية، ولا يشتغل بنسخ شيء منها إلا ما يتعذر تحصيله بغير النسخ، ولتكن همته بالتصحيح أكثر من التحسين، وتسن إعارتها حيث لا ضرر، وقيل تكره ولا وجه له، كيف وفيها من الإعانة على العلم والخير ما لا يخفي ؟ قال المناوي : وجعل بعضهم حبس كتب العلم من صور الكتم – سيما إن

عزت نسخه.

فالمدة : قد قلت : نَّاسِعُ عِلْم نَافِع مَسَا بَقِيَّسًا ذَا الْخُطُّ أَجْرُهُ لَهُ قَدْ أَجْرِيَّا وَأَجْرُ مَسْ كَتَبَسَهُ أَوْ عَمِسِلاً بِهِ وَأَجْسَرَ مَسْ قَسَرَاهُ نُسَوُّلاً سلاً لِبَعْضِيهِمْ فِي الْمَالِ ثُمَّ آسْتَكْمَلاً ساب وَلَبِسَ الخَلَقَ مِسْ ثِيَسابِ كَذَا أَهْدَى نَفِيساً فَأَبَى أَنْ يَأْخُذَا سلاً لَنَسا لَعَلَّهَ رَأَى إِنْ قَبِسلاً نَسْهُ وَإِنْ يَكُ الْقَبُولُ هُوَّ السُنَّهُ

كَانَ ثَلاَثُمِانَةٍ مِنْ وُكَـلاَ إِنْفَاقَهُ فِي حَذِهِ الأُسْبَـابِ وَإِذْ أَبُو يُوسُفَ رَاءَهُ كَذَا فَقَـالَ عُجَـلَ لَكُمْ وَأَجَـلاَ مَذَلَّهَ النَّغْسِ بِأَخْذِ الْمِنَّـه

مَا فِيهِ إِثْمٌ مِثْلَ ذَاكَ رَسَحُـا نَاهِـيكَ مِـنْ مُــبَشَّرٍ وَمُنْــــذِرِ

أصلِحْهُ حَتْماً دُونَ إِذْنٍ فِيهِ

يَجُوزُ مَهْمًا يَرْضَ ذَاكَ الْمَالِكْ

وَلَمْ يُعَبْ إِصْلاَحُهُ إِذْ أَمْكَنَّــا

بِهِ فَالإصْلاَحُ لَهُ لاَ يَمْتَنِسِعْ

نَاظِرُهُ فَدَا مِسْ ٱلْمُسْتَسَحْسَنِ

فَانْظُرْ تَجَدْهُ فِي فَتَاوِي ٱلْهَيْتَمِي

وَهَكَذَا الْوِزْرُ عَلَى مَنْ نَسَخًـا كَمَـا الْمَنَـاوِئُي عَزَا لِلْمُنْـــذِرِي وقلت أيضا :

وَغَلَطاً فِـي مُصْحَـفٍ تُلْفِيـهِ مِنْ مَالِكٍ وَفِي ٱلْكِتَـابِ ذَلِكْ أَوْ يَرْضَ مَوْقُوفٌ عَلَيْهِ عُيَّنَـا وَمَا يُرَى وَقْفاً عَلَى مَنْ يَنْتَفِعْ ذَا لِغَتَـاوِي الْهَيْتَمِــيِّي يَنْتَمِــي

 فَفِي ٱلْحَدِيثِ لَيْسَ لِلْمُؤْمِنِ أَنْ يَضَعَ نَفْسَهُ بِحَيْثُ تُمْتَهَسَ وَكُنْ عَنِ الطَّمَعِ عَالِي الْهِمَمْ فَهُوَ فَقُرَ قَالَهُ خَيْرُ الأَمَسَ

وففي الحديث ليس للمؤمن أن يضع نفسه بحيث تمتين، أي تبتذل وتهان، ولفظه : (ليس للمؤمن أن يذل نفسه)<sup>(76)</sup> أي يجعلها ذليلة بإيقاعها في موقع المذلة والاستذلال. **ووكن عن الطمع، في** أموال الناس **دعالي الهمم فهو فقر قاله** خير الأمم، عليه السلام ولفظ الحديث : (إياك والطمع فإنه فقر حاضر)<sup>(71)</sup> وذلك لأن من طمع في الزيادة مع وجود ماله كان فقيرا عاجلا. قال في البيان : إذا كثر طمع الرجل وتطلبه للحاجات فهو بذلك في حكم الفقير ـــ وإن كان ذا مال ـــ؟ إذ ليس الغنى من الكثرة وإنما الغنى غنى النفس؟ لأن فائدة المال في الدنيا أن يستغني به عن الناس فإذا لم يستغن عنهم فهو في حكم الفقير، وإذا استغنى الفقير عن الناس بغنى نفسه فهو في حكم الفقير، وإذا نقال :

تقنع بما يكفيك واستعمل الرضى فإنك لا تدري أتصبح أو تمسي فليس الغنى عن كثرة المال إنما يكون الغنى والفقر من قبل النفس

الشرقاوي : الطمع من أعظم العيوب القادحة في العبودية، بل هو أصل جميع الآفات؛ لأنه محض تعلق بالناس والتجاء إليهم واعتماد عليهم وعبودية لهم، وفي ذلك من المذلة والمهانة ما لا مزيد عليه، وسببه الشك في المقدور، ولذا قال بعضهم : لو قيل للطمع : من أبوك ؟ لقال : الشك في المقدور ! ولو قيل : ما حرفتك ؟ قال : اكتساب الذل ! ولو قيل : ما غايتك ؟ قال : الحرمان !!، فالطامع لا محالة فاسد الدين. قال في التنوير : وتفقد وجود الورع من نفسك أكثر مما تتفقد ما سواه، وتطهر من الطمع في الخلق فلو تطهر الطامع فيهم بسبعة أبحر ما طهره إلا الياس منهم ورفع الهمة عنهم. قال في لطائف المن : الطمع ثلاثة أحرف كلها مجوفة، فهو بطن كله، فلذلك صاحبه لا يشبع أبدا !!.

- (76) إتحاف.
- (77) إتحاف.

مِنْ قَبْل عِلْم خِيفَةَ الطَّمَاعَة كَانَ تَعَلَّمُ الْوَرَى الصَّنَاعَـة فَقْرَ مَنِ آسْتَغْنَى بِمَالِ النَّاس وَطَالِبُ الْغِنَى بِنَاسٍ نَساس حُرْمَتُهُ والْغَوْلَ بِالحَقِّ يَسدَغُ ذُو الْعِلْمِ لاَ تَبْغَى لَهُ مَعَ الطُّمَعْ مِنْ طَمَعٍ مُقَرِّبٍ إِلَى طَبَعُ تَعَوَّذَ النبي وَهُـوَ الْمُتَبَسِعْ

وكان، في الزمان الأول **دتعلم الورى الصناعه،** بالكسر الحرفة **«من قبل، تعلم** وعلم خيفة الطماعه، في الناس بقناعتهم بما يحصل من الحرفة **«وطالب الغنى بناس،** أي بمالهم **«ناس، : لم ي**تذكر **«فقر من استغنى بمال الناس، ف**في الحكمة : من استغنى بمال الناس افتقر أي يكون فقيرا، ولقد أجاد من قال : اضرع إلى الله لا تضرع إلى الناس واقنع بعز فإن العز في الياس واستغن عن كل ذي قربى وذي رحم إن الغني من استغنى عن الناس

ومن كلام علي رضي الله عنه : أنعم على من شئت تكن أميره، واستغن عمن شئت تكن نظيره، واحتج إلى من شئت تكن أسيره. وللعلامة محمد مولود بن أحمد فال رحمهما الله تعالى :

سبع فوائــد مــن الوهــاب عن طبع الطمع في الإنسان داعيـــة لطاعـــة الديـــان لــدى لهــام بخلا أنــــذال بينكـــم والـــود والتآلـــف ضعفا فمهمى ناب خطب هالها قوم تفرغـوا لطاعـة الصمــد في قوله وأجملوا في الطـلب منهمكين في ابتغـاء العــيشة

أحمد فال رحمهما الله تعالى : تسبيسوا فسإن في الأسبساب منهن صون بهجسسة الإيمان شاغلمة لكم عمن العصيسان صون وجوهكم عمن ابتسذال فيها ذريعسة إلى التعسسارف فيها ذريعسة إلى التعسسارف تثبسسيت أفئدتنسسا إن لها تولم يقم قوم بها لما وجد تسببسوا وامتثلوا أمسر النبسي لا تتوجهسوا بكسل الهمسة

دذو العلم لا تبقى له مع الطمع، الكثير وحرمته، أي حرمة العلم بسبب الابتذال وعرض الاحتياج إلى الأدنى ووالقول، والحكم وبالحق يدع، ولكونه يفضي لما ذكر وتعوذ النبي، عليه السلام ووهو المتبع من طمع مقرب إلى طبع، وَلاَ تَخَفُ أَوْ تَرْجُ إِلاَّ الْحَقَّا مَنْ يَعْصِ خَوْفَ الْخُلْقِ خَافَ الْخَلْقَا

أي شين وعيب، ففي الحديث : (اللهم إني أعوذ بك من طمع يهدي إلى طبع ومن طمع في غير مطمع)<sup>(78)</sup> وفيه : (استعيذوا بالله من طمع يهدي إلى طبع)<sup>(79)</sup>. وفي الإحياء قال عبد الله بن سلام لكعب : ما يذهب العلوم من قلوب العلماء بعد إذ وعوها وعقلوها ؟ قال : الطمع وشره النفس وطلب الحوائج. وقال رجل للفضيل : فسر لي قول كعب.. قال : يطمع الرجل في الشيء فيطلبه فيذهب عليه دينه وأما الشره فشره النفس في هذا وفي هذا حتى لا تحب أن يفوتها شيء وتكون لك إلى هذا حاجة وإلى هذا حاجة، فإذا قضاها لك خزم أنفك وقادك حيث شاء واستمكن منك وخضعت له فمن حبك للدنيا سلمت عليه إذا مررت به وعدته إذا مرض، ولم تسلم عليه لله عز وجل ولم مائة حديث عن فلان وفلان.

وفي التنوير : وليس يدل على فهم العبد كثرة علمه ولا مداومته على ورده.. إنما يدل على فهمه ونوره غناه بربَّه وانحياشه إليه بقلبه وتحرره من رق الطمع وتحليه بحلية الورع.

فائدة : قد قلت :

تَعَدُّذَ النَّبِسَي عَالِسِي الْقَسِدْرِ مِنْ نَحْوِ كُفْمٍ وَعَذَابٍ قَبْسِ وَذَا التَّعَسُوُذُ لِكَسِي يُعَلَّمَسا أَمْتَسهُ فَاللَّسهُ فَاطِسرُ ٱلسَّمَسا أَمْنَسهُ مِسْ ذَاكَ أَوْ تَعَسَوُذَا هُوَ مَنَ آنْ يَعَعَ لِلأُمْسِةِ ذَا وَذَاكَ أَفْشَى سِرُهُ آلْعَيَّسساشِي عَلَس ٱلْوَظِيفَةِ فَصَارَ فَساشِ

ولا تخف أو، أي ولا دترج إلا الحقا، عز وجل دمن يعص، الله دخوف الحلق، فقد دخاف الحلقا، ومن عصاه جل رجاء من الخلق فقد رجا غيره جل.

> (78) المغني عن حمل الأسفار للعراقي. (79) أحمد والحاكم.

لِلدَّرْسِ تُحُنْ مُعَيَّناً مِعْدَارًا مِنْ عَدَدٍ تَبْلُغُهُ تَخْسَرَارًا لاَ يَسْتَقِسُرُ دُونَسَهُ وَأَمْسِ لِدَرْسِهِ كَرَّرْ بِقَدْرِ خَسْسَ وَأَرْبَعاً مَا قَبْلَهُ فِي الْعَدَدِ وَهَكَذَا آلْقُصْ رَاجِعاً لِلْمُفْرَدِ بِقُسَوَّةٍ وَبِسَنَسْنَاطٍ كَسَرَّرٍ وَلِلْمُخَافَتَسَةٍ فِيهِ فَسَدَرِ فَاجْهَرْ وَلاَ تَجْهَدْ لِكَيْ لاَ تَنْقَطِعْ الأَوْسَاطُ خَيْرِيَّتُهَا بِهَا قُطِعْ وقد قلت :

وللدوس، والسبق وكن معينا مقدارا من عدد تبلغه، إعادة ووتكوارا، له ولا يستقر، ذلك الدرس في الذهن، ولا يستقر قلبك ودونه، حتى تبلغ ذلك المقدار الذي عينت ووأمس لدرسه كرر بقدر خمس، مرات وو، كرر وأربعا ما قبله في العدد، فتكرر درس اليوم الذي قبل الأمس أربع مرات، والذي قبله ثلاثا، والذي قبله ثنتين، والذي قبله واحدة.. كما قال : ووهكذا انقص، حال كونك والذي قبله ثنتين، والذي قبله واحدة.. كما قال : وهكذا انقص، حال كونك والذي قبله ثنتين، والذي قبله واحدة.. كما قال : وهكذا انقص، حال كونك والذي قبله ثنتين، والذي قبله واحدة.. كما قال : وهكذا انقص، حال كونك والذي قبله ثنتين، والذي قبله واحدة.. كما قال : وهكذا انقص، حال كونك فراجعا، حتى تنتهى وللمفرد، أي للواحد. وبقوة وبنشاط، أي سرور وطيب نفس فكرر وللمخافتة فيه، أي لإسرار النطق في التكرار وفذر فاجهر ولا تجهد، نفسك، جهدها كمنع وأجهدها : بلغ جُهدها بالفتح ويضم أي طاقتها ولكي نفسك، جهدها كمنع وأجهدها : بلغ جُهدها بالفتح ويضم أي طاقتها ولكي نفسك، جهدها كمنع وأجهدها : بلغ جُهدها بالفتح ويضم أي طاقتها ولكي زروق : قاعدة : التشديد في العبادة منهي عنه كالتراخي عنها، والتوسط أخذ زروق : قاعدة : التشديد في العبادة منهي عنه كالتراخي عنها، والتوسط أخذ زروق الم يُشرفوا وَلَم يُقْتِرُوا... الآية) (<sup>(3)</sup> با فاقوم وأنام وأصوم وأفطر... يها... الآية في أنه والما عليه السلام : (أما أنا فأقوم وأنام وأصوم وأفطر...

- (80) البيهقي في السنن.
- (81) الب**يبغي في** السنن.
  - (82) الفرقان 72.
  - (83) الإسراء 110.

كَانَ أَبُو يُوسُفَ وَهُوَ الْقُدْوَهُ لِلْفُقَهَـا مُنَاظِـراً بِقُـــوُهُ مَعَ شَدِيدٍ جُوعِهِ الطَّوِيـلِ وَآحْذَرْ مِنَ الْفَتَرَةِ فِي ٱلتَّحْصِيلِ وَآحْفَظْ لِفِقْهِ نُسْخَةً لِتَحْظَى تَيْسِيرَ مَا سَمِعْتَ مِنْهُ حِفْظَا

## فصل في التوڪل

لاَ تَسْتَغِلْ بِطَلَبِ الأَرْزَاقِ بَلْ فَوْضِ الأَمْرَ إِلَى الرُّزَاقِ

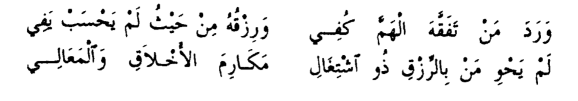
الحديث)<sup>(84)</sup> وكان يقوم من اليل نصفه وثلثه إلى ثلثيه، وهو الوسط باعتبار من يأتي على كله أو لا يقوم منه إلا اليسير، وكذلك رد عبد الله ابن عمر للوسط بصيام نصف الدهر وقيام نصف اليل وختم القرآن في سبع... إلى غير ذلك، فلزم التوسط في كل مكتسب؛ لأنه أرفق بالنفس وأبقى للعبادة. **دكان أبو يوسف وهو** القدوه، أي الإسوة **دللفقها مناظرا بقوه،** ونشاط **دمع شديد جوعه الطويل،** نحو خمسة أيام **دواحذر من،** التحير والاضطراب و**دالفترة،** بالفتح، فتر يفتر ويفتر سكن بعد حدة ولان بعد شدة **دفي،** زمان **دالتحصيل،** فإنه آفة مانعة له. قال في المدخل : وينبغي لطالب العلم أن يكون مواظبا على الاشتغال فإن الترك مضر الزيات ما معناه إذا ترك الطالب الاشتغال يوما كأنه تركه سنة، وإن تركه يومين كأنه تركه سنتين، وإن تركه ثلاثة لا يجيء منه شيء.

وما قاله بين ألا ترى أن الكاتب خطه في يوم الخميس أحسن منه في يوم السبت ؟ وما ذلك إلا لترك الكتب يوم الجمعة. انتهى منه.

و، إذا أردت أن تحصل علم الفقه فـداحفظ لفقه نسخة، واحدة من نسخه دلتحظى، بعد حفظها دتيسير ما سمعت منه حفظا، أي لتظفر بتيسير حفظ ما تسمع منه، حظي به كرضي ظفر وسعد.

ـــ وبالله تعالى التوفيق ـــ.

**وفصل في التوكل، أي** تفويض الأمر إلى الله تعالى **ولا تشتغل، أ**يها الطالب \_\_\_\_\_\_\_ (84) متفق عليه.



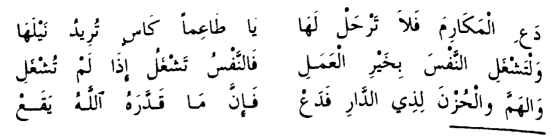
للعلم وبطلب الأرزاق، ولا تهتم لأمرها وبل فوض الأمر إلى الرزاق، وفي لطائف المنن عن المرسي رحمه الله تعالى أنه كان يقول : للناس أسباب وسببنا نحن الإيمان والتقوى، قال الله سبحانه : فووَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا... الآية ك<sup>(65)</sup> وورد من تفقه، في دين الله أي من صار عالما بأحكام الشرع في دين الإسلام والهم كفي، أي كفاه الله همه أي مقصوده وورزقه من حيث لم يحسب، أي من مكان لا يظن الرزق منه «يفي» له وفي الشيء تم وكثر، ولفظ الحديث : (من تفقه في يظن الرزق منه «يفي» له وفي الشيء تم وكثر، ولفظ الحديث : (من تفقه في في التاريخ من حديث عبد الله بن جزء الزبيدي بإسناد ضعيف. نقله شارح الإحياء ثم قال : وأخرج أبو العباس المرهبي في فضل العلم من حديث زياد الصدائي رفعه (من طلب العلم تكفل الله برزقه) إلى أن قال أيضا : وأخرج البيهقي في الشعب عن ابن مسعود رفعه : (من جعل الهم هما واحدا هم آخرته كفاه الله عز وجل ما همه من أمر دنياه) وأخرجه الرافعي من طريق أبي يوسف عن أبي حنيفة وه عادل شاهد لحديث ابن جزء والرفعي من طريق أبي يوسف عن أبي حنو وجل ما همه من أمر دنياه) وأخرجه الرافعي من طريق أبي يوسف عن أبي

ونقل العياشي وغيره أنه كان العلماء يوصي بعضهم بعضا بثلاثة ويكتب بها بعضهم إلى بعض وهي هذه : من عمل لآخرته كفاه الله أمر دنياه، ومن أصلح ما بينه وبين الله كفاه الله ما بينه وبين الناس، ومن أصلح سريرته أصلح الله علانيته.

أبو عمر : قال بعضهم : على قدر هيبتك لله يخافك الخلق، وعلى قدر محبتك لله يحبك الخلق، وعلى قدر اشتغالك بالله تشتغل الخلق بأشغالك.

دلم يحو من، هو دبالرزق، أي بأمره من قوت وكسوة دفو اشتغال مكارم الأخلاق والمعالي، معالي الأمور أي أشرافها وخيارها؛ لعدم تفرغه لتحصيلها. «دع

(85) الأعراف 95.



**المكارم فلا ترحل لها»** أي لا تسافر لطلبها **«يا طاعما كاس» ق**ال في المواهب : رجل كاس أي ذو كسوة وطاعم أي ذو أكل، وهو مما يذم به أي ليس له فعل غير أنه يأكل ويشرب «**تريد نيلها»** فأنى يتيسر لك تحصيل المكارم وأنت مشغول بتحصيل الطعام والكسوة ؟ قال الحطيئة :

دع المكارم لا ترحـل لبغـيتها واقعد فإنك أنت الطاعم الكاسي

أي ذو طعام وكسوة. اليوسي : من آداب الطالب أن يكون رأس ماله القناعة فيرضى باليسير من العيش والدون من اللباس والمسكن وغيره، وبالجملة يتمرن على الضيق ولا يهوله الفقر ولا سوء الحال، ولا تشرَئِبُ نفسه إلى الرفاهية في شيء، وإلا انتهض لجمع المال. والسعي في المال والسعي في العلم بحران لا يجتمعان.. من سلك أحدهما غرق فيه و لم يتفرغ للآخر.. إلى أن قال : وقد تنتهض بالطالب قريحة لطلب العلم على حاله فيكيده الشيطان ويقول له : لابد لك أن تسعى في قدر من المال تقيم به أودك أو تشتري به الكتب التي لا غنى لك عنها فيذهب لذلك فلا يقع على قدر من المال حتى تنطفىء تلك القريحة التي بها المرء إذا رزق رغبة في العلم وقريحة فيه أن يبادر إلى معانقته على ما كانت عليه حاله والاعتماد على الم وقريحة فيه أن يبادر إلى معانقته على ما كانت عليه حاله والاعتماد على الله في الإعانة وتيسير ما يحتاج إليه.

إذا هـبت ريـاحك فاعتنمهــــ فـــا لحــل عاصفــه سحــون وإن درت نيـــاقك فاحتــــلبها فما تدري الفصيل لمن يكــون

ولتشغل النفس بخير العمل، حتى لا تشتغل بهواها وفالنفس تشغل، باتباع مراداتها وإذا لم تشغل، ولم تستعمل في طلب المكارم ووالهم والحزن لذي الدار، أي لأمرها وفدع، يا عاقل وفإن ما قدره الله يقع، لا محالة. وقد قلت : لألم مِنْ فَوْتِ مَحْبُوبِ أَلَــمْ بِالْقَلْبِ قِيلَ الْحُزْنُ وَالْهَمُّ وَغَمْ لاَكَنَّهُمَا كَمَـا الْمَنَـاوِي يَنْقُــلُ وَلَيْسَ يُجْدِى بَلْ يَضُرُّ بِالْبَدَنَ وَالْقَلْبِ وَالْعَقْلِ وَبِالسَّعْيِ الْحَسَنَ أَمَّا مِنَ ٱلذَّنُوبِ مَا يُكَفِّرُهُ هَمَّمُ الْمَعِيشَةِ فَقَطْ فَخَبَسُرُهُ مُرَادُهُ مَا لاَ يُخِلُ بِعَمَلْ خَيْرٍ وَعَنْ حُضُورٍ قَلْبِ مَا شَغْلُ فَإِنَّ ذَاكَ الْقَدْرَ مِنْ مَسَاعِي الأُخْرَى وَلِلْمَسْعَى لِلأُخْرَى دَاعِ وَلِيُقَلِّلُ لَصَالِبٌ عَلاَئِقَسَهُ لِذَلِكَ الْغُرْبَةُ كَانَتْ لاَئِقَهُ

ووليس يجدي، ما ذكر من هم وحزن أي لا ينفع ولا يرد مصيبة وبل يضر بالبدن، ابن القيم : أربعة تهدم البدن : الهم والحزن والجوع والسهر. ووالقلب والعقل وبالسعي، أي العمل والحسن، شرعا؛ لانتفاء فراغ القلب. وقد أحسن ابن أبي حازم إذ يقول : إذا أصبحت عندي قوت يومي فخل الهم عني يا سعيد ولم تخطر هموم غد ببالي لأن غدا له رزق جديد أسلم إن أراد الله أممرا وأترك ما أريد لما يريد وما لإرادتي وجه إذا ما أراد الله لي ما لا أريسد

وأما، قوله عليه السلام : إن ومن الذنوب ما يكفره هم المعيشة فقط، ولفظ الحديث : (إن من الذنوب ذنوبا لا يكفرها إلا هم المعيشة)<sup>(86)</sup> وفخبره، أي فالخبر الذي ورد في ذلك الهم ومراده ما، أي هم ولا يخل بعمل خير وعن حضور قلب، في الصلاة وما شغل فإن ذاك القدر، اليسير من الهم ومن مساعي الاخرى، لتوقف أعمالها عليه ووللمسعى للأخوى داع، ووسيلة فلا تحصل الأعمال إلا بالمعيشة ووليقلل طالب، للعلم وعلائقه، جمع علاقة بكسر العين فيقطع العلائق الدنيوية عنه بقدر الطاقة؛ ليتفرغ قلبه ويكون همه هما واحدا، فما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه، ومهما توزعت الفكرة قصرت عن درك الحقائق، ولذلك قيل : العلم لا يعطيك بعضه حتى تعطيه كلك فإذا أعطيته كلك فأنت من إعطائه إلى يعنه على خطر، والفكرة مهما توزعت تكون كجدول يفرق ماؤه فينشفه الحر وتشربه الأرض فلا يقع به نفع، وإن جمع بلغ المزروع فانتفع به، ولذا كرهوا

(86) إتماف.

للمتعلم الاشتغال بدرسين في علمين مستقلين؛ لثلا تتوزع الفكرة. ومن الانتقال من فن إلى فن آخر قبل استكمال الأول. انظر الإحياء وشرحه. **ولذلك، أي** لأجل تقليل العلائق **والغربة كانت لائقه؛** بالطالب فقد اختارها العلماء؛ لأن الغريب تقل علائقه بانقطاعه واعتزاله عن الخلق، وقد قال بعضهم : لا ينال هذا العلم إلا من عطل دكانه وخرب بستانه وهجر إخوانه ومات أقرب أهله فلم يشهد جنازته. وكان بعض المشائخ يحض تلميذا له على هذا المعنى حتى بلغ أن قال له : اصبغ ثوبك؛ لئلا يشغلك الفكر في غسله. وقد قال بعض الفقهاء :

لو كلفت شراء بصلة ما فهمت مسألة. وللشافعي في الغربة : سأطلب علما أو أموت ببلـدة يقل بها قطر الدموع على قبري وليس اكتساب العلم يا نفس فاعلمي بميراث آبـاء كـرام ولا صهـر ولكن فتى الفتيان من راح واغتدى ليطلب علما بالتجلـــد والصبر فإن نال علما عاش في الناس سيدا وإن مات قال الناس بالغ في العذر

وله أيضا : تغرب عن الأوطان في طلب العلى وسافر ففي الأسفار خمس فوائد تفـرج هـم واكـتساب معــيشة وعلم وآداب وصحبة ما جـد

اليوسي : اعلم أن للرحلة فوائد كثيرة، منها التخلص عن شواغل الوطن وفتنته الشرية والخيرية، ومنها التجرد لأخذ العلم الذي هو شرطه، ومنها الغربة التي هي مظنة عدم الألفة والخلطة ومعاشرة الناس التي هي إحدى العوائق، ومنها ما يرجو من ثواب خطواته ومشقته وبركة ذلك في العلم والعمل عاجلا وآجلا، ومنها ما يرجو من التيسير واتساع الرزق بمقتضى الوعد الصادق قال تعالى : ﴿وَمَنْ يُهَاجِرْ فِي سَبِيلِ ٱللهِ... الآية﴾<sup>(87)</sup> ومنها ما يرجو من اعتناء الشيوخ به أكار فإن للغريب والقاصد والراحل من أرض إلى أرض مزيد حق، ومنها --- وهو أعظمها --- امتحان نفسه ليظهر صدقها، ومنها ما يستفيد بالسفر والاغتراب من الأخلاق الحسنة والرياضات المستحسنة والتجاريب البينة. انتهى منه باختصار.

(87) النساء 99.

ł

ž

1

۰,

, ti

ķ

2

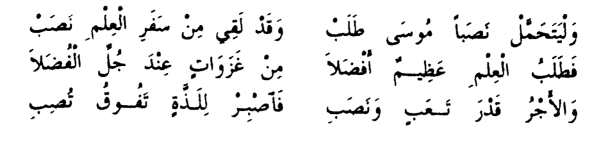
,**\$**,

. •

à.

١,

Ś



**ووليتحمل نصبا،** أي تعبا، فلا ينال العلم من أراده براحة الجسم **«موسى،** عليه السلام **وطلب،** العلم **ووقد لقي من سفر العلم نصب،** كما قال تعالى إخبارا عنه عليه السلام في لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَذَا نَصَبَاً <sup>(88)</sup>. اليوسي : يروى أن الله تعالى أوحى إلى موسى عليه السلام أن اتخذ نعلين من حديد وعصا من حديد ثم اطلب العلم والعبر حتى تخلق نعلاك وتنكسر عصاك، ومن ذلك رحلته ـــ على نبينا وعليه الصلاة والسلام ـــ إلى الخضر، وقد ارتحل الإمام الشافعي إلى إمامنا مالك بالمدينة فتفقه عليه، وارتحل يحيى بن يحيى وغيره من الأندلسيين إلى المدينة فأخذوا عن مالك، وكذا ابن القاسم وغيره من المصريين، وهو ـــ أو غيره ؟ ـــ القائل يخاطب أهله :

أقول لها والعيس تسرج للنوى أعدي لفقدي ما استطعت من الصبر أليس مـن الخسران أن لياليـــا تمر بلا نفع وتحسب من عمر

**وفطلب العلم؛** أمر **وعظيم؛** فكذا سفره **وأفضلا من غزوات عند جل الفضلا؛** قال في البيان : روي عنه عليه السلام أنه قال : (ما أعمال البر كلها في الجهاد إلا كبصقة في بحر وما أعمال البر كلها والجهاد في طلب العلم إلا كبصقة في بحر،<sup>(89)</sup> فنص في هذا الحديث على أن طلب العلم أفضل من الجهاد، ومعناه في الموضع الذي يكون فيه الجهاد فرض كفاية إذا كان قد قيم به؛ لأنه حينئذ نافلة، وأما القيام به في موضع يتعين فيه على الأعيان فلاشك أنه أفضل من طلب العلم.

قال في المدخل : تبين من هذا الحديث أن أعظم أعمال الآخرة إنما هو طلب العلم. **«والأجر قدر تعب ونصب»** فأي سفر يكون التعب والنصب فيه أشد

- (88) الكهف 62.
  - (89) تقدم.

فلوانه بكون أكثر إقال الشيخ زروق الأخر على قدر الاتباع، ولو كان على قدر المشقة لزم أن يكون شيء من الأعمال أفضل من الإنمان والمعرفة والدكر وهذه أفصل إحماعا، وقوله عليه السلام . (أحرك على قدر نصبك)<sup>46</sup> حاص في حاص قلا يحتج به.

وبقل الحطاب عن ابن الإمام أن المد نعالى فم يطنب من عباده المشاق، لأن الفرب كلها تعظيم وتوقير، وليس عين المشاق تعظيما ولا توفيرا، وإنما طلب منهم تحصيل المصالح، فإن لم تحصل إلا تمشقة عظم الأجر. النهى باحصار. وعنى هذا يتعمل (أحرك على قدر نصبك) قاله سيدي إدريس بن أحمد الوزاني. فقاصيره على التعب والنصب اللذة تفوق تصبه أي تحد، فلا كمان ولا لذه عوق كمان العلم ولدته، ولا شقاوة ولا نقصان فوق شقاوة الجهل ونقصابه، وتما يدل على ما قلباه أنه إذا سئل الواحد منا عن مسألة علمية فإن علمها وقدر عنى الحواب والصواب فيها فرح بذلك وابتهج به، وإن حهلها نكس رأسه حياء من ذلك ودلك يدل على أن اللذة الخاصلة بالعلم أكمل الذات، والشقاء الخاصل بالحها أكمل أنواع الشقاء. انظر تبصرة الأنام.

وللزمخشري كما في شرح الشيخ الطيب : سهري لتحصيل العلوم ألد لي مس للم غانية وطيب عساق وألد من نقر الفتاة لعودهما نقري لنفض الرمل عن أوراقي وتمايلي طربسا لحل عسسويصة أشهى لنعسي من مدامة ماق ومريس أقلامسي على أوراقهسا أحلى مس المايسات والسعشاق يا من يخاول بالأماني رُتبتسي كم بين مستغسل وآخسس راق أيسيتُ لسيلي ساهسرا وتضيعمه نوما وتامل بعد ذا بلحساق ٢ ومما ينسب للقاضي عبد الوهاب :

كتباب وألتسزم التسقشف في ليسباني كتساب ألسد مسن المطاعسم والشراب , حسز وأشهبي من ملامسة الكعماب

ساً حعل فضل ثوبي في كتباب لعمسري إن درسا في كتساب ومن فرش الحرير وليس حسز مستنسب

(90) تلحيص الحبير لابن حجر.

## فصل في وقت التعصيل

أُطْلُبْ مِنَ الْمَهْدِ لِلَحْدٍ فَالْحَسَنْ عِنْدَ النَّمَانِينَ ابْتَغَى الْفِقْهَ الْحَسَنْ مِيماً عَلَى فِرَاشِهِ مَا نَامَـا ثُمَّتَ أَفْتَى أَرْبَعِيــنَ عَامَــا

ومن زهر الرياض إذا تناهمي وسال عليه تسكاب السحماب

وقال الماوردي : إن العلم عوض من كل لذة ومغن عن كل شهوة، ومن كان صادق النية فيه لم يكن له همة فيما يجد بُدًا منه. وقال بعض البلغاء : من تفرد بالعلم لم توحشه خلوة، ومن تسلى بالكتب لم تفتنه سلوة، ومن آنسه قراءة القرآن لم توحشه مفارقة الإخوان. وقال بعض العلماء : لا سمير كالعلم ولا ظهير كالحلم. وقال اليوسي : إن إدراك العلم له لذة ونشوة تستفز العقل أكثر مما يستفزه الخمر، وتحدث فيه جرءة وصولة فيدعي كما قيل : جرءة الجنان تطلق اللسان، فيجب الحذر من ذلك فقد قيل : الدعوى قبيحة ولو كانت صحيحة، وللدعوى عقوبة عاجلة وهي الحرمان والفضيحة، ولذا يقال : إن قلت لا أدري علموك حتى تدري، وإن قلت : أدري سألوك حتى لا تدري. وقال الشاعر : من تحلى بغير ما هو فيمه فضحتسه شواهسد الإمتحسان وجرى في العلوم جري سكيت خلفتسه الجياد يوم الرهسان

فصل في وقت التحصيل، اطلب من المهد للحد، أي من وقت الصغر إلى الموت وفالحسن، بن زياد تلميذ أبي حنيفة (عند، بلوغ والثمانين، سنة وابتغى الفقه الحسن، أي طلبه وميما على فراشه ما ناما، أي ولم ينم على الفراش أربعين سنة وثمت أفتى، بعد ذلك وأربعين عاما، فصار جميع عمره مائة وستين سنة، فظهر من هذا أن طلب العلم لازم ــ ولو بلغ العمر الثمانين ــ وأفضل أوقات الطلب شرخ الشباب.

اليوسي : يروى عن النبي عليه السلام أنه قال : (إذا جاء الموت طالب العلم وهو على تلك الحال مات شهيدا)<sup>(91)</sup> وعن ابن عباس رضي الله عنهما :

(91) إتماف.

وَاسْتَغْرِقِ الأَوْقَاتَ فِيهِ فَإِذَا مَلِلْتَ نَوْعاً فَأَنْتَقِلْ لِغَبْرِ ذَا فَهَكَذَا كَانَ آبْنُ عَبَّاسٍ فَعَلْ يَقُولُ بِالدِّيوَانِ هَاتُوا إِنْ يَمَلْ

منهومان لا يشبعان ولا تنقضي نهمتهما؛ طالب العلم وطالب دنيا، وقد يرفع حديثا. وقيل لابن المبارك : إلى متى تطلب العلم ؟ قال : إلى الممات إن شاء الله !. وقيل له ذلك مرة أخرى فقال : لعل الكلمة التي تنفعني لم أكتبها بعد. وقيل لأبي عمرو بن العلاء : حتى متى يحسن بالمرء أن يتعلم ؟ قال مادام تحسن به الحياة. وقيل لسفيان بن عيينة : من أحوج الناس إلى طلب العلم ؟ قال : أعلمهم؛ لأن الخطأ منه أقبح. وقال بعضهم : لاتزال عالما ما كنت متعلما فإذا استغنيت كنت جاهلا. وفي المدخل قيل : العالم عالم ما كان يرى أنه جاهل، فإذا رأى نفسه أنه عالم فقد جهل، بل مسترشد متعلم. يقعد مع إخوانه يرشدهم ويسترشد منهم، ويعلمهم ويتعلم منهم. واستغرق الأوقات فيه، أي في طلب العلم وفإذا مللت نوعا فانتقل لغير ذاء فإن لكل علم لذة تغاير لذة العلم الآخر.

وفهكذا كان ابن عباس، رضي الله عنهما وفعل يقول بالديوان هاتوا، أي إيتوا وإن يمل، اليوسي : كان بعض السلف إذا مل يقول : هاتوا من أشعاركم، فإن الأذن مجاجة، والنفس حمضة فأفيضوا مما يخفف علينا، وقال الشاعر : أفد طبعك المكدود بالجد راحة يجم وعلله بشيء مسن المزح ولكن إذا اعطيته المزح فليكن بقدر الذي يعطى الطعام من الملح وقال على كرم الله وجهه : أجموا هذه القلوب وابتغوا لها طرائف الحكمة فإنها

تمل كما تمل الأبدان. وقال أبو العتاهية :

لا يصلح النفس إن كانت مدبرة إلا التنقل من حال إلى حال لا تلعبن بك الدنيا وأنت ترى ما شئت من عبر فيها وأمثال

وطباع الناس وقوتهم مختلفة في هذا، فرب إنسان محتاج إلى تجميم النفس وإراحتها أكثر من غيره، فليعمل كلّ على طبيعته وقوته.

الماوردي : قال يحيى ابن خالد لابنه : عليك بكل نوع من العلم فخذ منه فإن المرء عدو ما جهل، وأنا أكره أن تكون عدو شيء من العلم، وأنشد : كَذَلِكَ أَبْنُ الْحَسَنِ السَّامِي النَّظَرُ إِنْ مَلَّ مِنْ نُوْعٍ بِآخَرَ نَظَرُ كَانَ يَقُولُ النَّوْمُ مِنْ حَرَارَهْ مُدَافِعاً بِبَارِدِ الْمَا نَسارَه

## فصل في الشفقة والنصيحة

كُنْ مُشْفِقاً وَنَاصِحاً لاَ ذَا حَسَدٌ وَمَا النُّزَاعُ وَالخِصَامُ بِالأَسَدْ

تفنن وخذ من كل فن فإنما يفوق امرؤ في كل علم له علم فأنت عدو للذي أنت جاهل به ولعلم أنت تتقنمه سلم وكذلك، محمد دابن الحسن السامي النظر، كان لا ينام اليل ويضع عنده دفاتر، فدوإن مل من نوع بآخر نظر، ليزيل ملالته، ودكان، يضع عنده ماء، وديقول النوم من حراره، حال كونه دمدافعا، عنه «ببارد الما ناره».

وفصل في الشفقة والنصحية، كن؛ يا صاحب العلم ومشفقا، أي ذا شفقة ومرحمة ووفاصحاء أي مريدا للخير، وقد تقدم أن من وظائف المعلم أن لا يدع من نصح المتعلم شيئا فراجعه، وقد قال العلماء إن ابن المعلم يكون عالما ببركة اعتقاده وشفقته؛ لأنه يريد أن يكون تلاميذه علماء. وقد حد الخطابي النصيحة بأنها كلام يراد به الخير للمنصوح، وهو إظهار ما خفي من المراشد والمحامد في أمسباب الدين والدنيا. وسياسة النصيحة أن تكون سرا وبتحرير نية وبرفق، وأن تكون بعد استشارة المنصوح، وبعد تمهيد البساط له، وأن يرى نفسه دون المسوح، وأن يوطن نفسه على تحمل أذاه، ولا يندم على نصحه إذا آذاه. انظر شرح الحاتمة. ولا ذا حسد، أي غير مريد لزوال نعمة الغير، فالحسد يضر ولا ينفع. الماوردي : قال معاوية رضي الله عنه : ليس في خصال الشر أعدل من الحسد.. يقتل الحامد قبل أن يصل إلى المحسود. وقال بعض الحكماء : يكفيك من الحامد أي بالسديد، من الحامد أنه يغتم في وقت سرورك. وما النزاع والحصام بالأمد، أي بالسديد، فينبغي أن لا تنازع أحدا ولا تخاصمه؛ لأن في ذلك تضييع الأوقات بصرفها في لفينبغي أن لا تنازع أحدا ولا تخاصمه؛ لأن في ذلك تضييع الموقات بصرفها في الم لا ينجري وفي شرح الحاتمة عن سيدي زروق : كل من ادعى حمال من لا يحدي. وفي شرح الحاتمة عن سيدي زروق : كل من ادعى حما من اله تعالى لا تعال

الاحسانُ مَن يُحْسِن يَكُن جَزَاءَه وَفِي الْمُسَاوِي حَسْبُ ذِي الإسَاءَة كُنْ لِلْعُلَى فِي نَيْلٍ عِلْمٍ رَائِمَا إن شِئتَ أن تَلْقَى العَدُو رَاغِمَا ثم ظهرت منه إحدى خمس فهو كاذب أو مسلوب : إرسال الجوارح في المعاصي، والتصنع بطاعة الله، والطمع في خلق الله، والوقيعة في أهل الله، وعدم احترام المسلمين على الوجه الذي أمر الله به.. فقلما يختم له بالإسلام. والاحسان من يحسن يكن، هو أي الإحسان (جزاءه، في مقابلة إحسانه (وفي المساوي حسب ذي الإساءه، يعنى أن المسيء تكفيه قبائحه التي عملها فتتضرر نفسه بضرر تلك القبائح التي قصد بها ضرر الغير ويرجع وبالها إليه. قيل : من أراد أن يرغم عدوه فليكرر هذا البيت : دع المرء لا تجزه على سوء فعله سیکفیك ما فیه وما هو فاعله دكن للعلى، جمع عليا أي للمراتب العلى «في نيل علم رائما، أي طالبا وإن شئت أن تلقى العدو، حال كونك «راغما، ومحقرا إياه. قال : إذا شئت أن تلقى عدوك راغما وتقتله غما وتحرقه هما فرم للعلى وازدد من العلم إنه من ازداد علما زاد حاسده غما وقال آخر : اصبر على مضض الحسو د فـــان صبرك قاتلـــه كالنمسار تمسأكل بعضهم إن لم تجد مـا تأكلـــه ولأبى حيّان : فلا أبعد الرحمن عنى الأعاديا عداتي لهم فضل علتي ومنة هم بحثوا عن زلتبي فاجتنبتها وهم نافسوني فاكتسبت المعاليما وقال آخر : ألا قبل لمن ظل لي حماسدا أتدري على من أسأت الأدب؟ أسأت على الله في حكمــــه لأنك لم ترض لي ما وهب ا وسد علىيك وجبوه الطسبلب فجسازاك عنسى بسسأن زادني

مُسْتَغِلاً بِهَا الْعِدَى قَهَرْتَهَا مَصَالِعُ النَّفْسِ إِذَا أَقَمْتَهَا فضيخة وضيغة للموقت وَفِي مُعَسادَاتِكَ أَتَّي مَسفْتِ مِنَ السُّفِيهِ وَعَنِ آبَنِ مَرْيَمًا تَحَمَّل الأَذَى وَجَوْراً سِيْمَا كَبْي تَرْبَحُوا عَشْراً عَلَيْهَا زَائِدَه تَحَمَّلُوا مِنَ السَّفِيهِ وَاحِـدَهُ

ومصالح النفس إذا أقمتها، أي أديتها وحصلتها، حال كونك ومشتغلا بها، فإنك حينئذ والعدى قهرتها، فإقامة مصالح نفسك تتضمن قهر العدو؛ لأنه إذا رأى مصالحك حاصلة وأمورك منتظمة اغتم واضطرب أشد اضطراب فكان ذلك قهرا له. ولقد أحسن القائل : دع الحسود وما يلقاه من كمده يكفيك منه لهيب النار في كبده إن لمت ذا حسد فرجت كربته وإن صمت فقد عذبته بيده

**ووفي معاداتك،** للغير **دأي مقت،**: بغض، فهي **دفضيحة وضيعة للوقت،** بالشغل عن العبادة، وبتفريق الخواطر، فلا تقدر على تحصيل العلم فيضيع وقتك.

وتحمل الأذى وجورا سيما من السفيه، قال في شرح الحاتمة : قال الشاذلي : آذاني إنسان فضقت به ذرعا، فنمت فقيل لي : من علامات الصديقية كثرة الأعداء وعدم المبالاة بهم. وقال مسلم بن قتيبة : من أعظم المروءة الصبر على أذى الناس. وقال يحيى بن الحسين : من طلب السلامة احتمل الملامة. وقال الفضيل : بلغنا أن الله تعالى إذا أراد أن يتحف عبده سلط عليه من يظلمه. وعن ابن مويماء : عيسى عليه السلام وتحملوا من السفيه واحده كي تربحوا عشرا عليها زائده، أي احتملوا من السفيه واحده كي تربحوا عشرا عليها زائده، أي احتملوا من السفيه أذية واحدة كي تتخلصوا من عشر. يحكى عن الأحنف بن قيس أنه قال : ما عاداني أحد قط إلا أخذت في أمره بإحدى عن الأحنف بن قيس أنه قال : ما عاداني أحد قط إلا أخذت في أمره بإحدى بنا تُعْمَر نفسك عنه، وإذ كان أعلى مني عرفت له قدره، وإن كان دوني رفعت قدري عنه، وإن كان نظيري تفضلت عليه. وقد قلت ناظما من البيان : لاَ تُعْمِر نَفْسَكَ مِنَ ٱلْحِلْمِ إذَا أُوتِيتَ مِنْ عِلْم نَصِيباً حَبِّذَا علىم إذا برينية مِسْ حَلْسم إذا أُوتَيتَ مِنْ عَلْم نَصِيباً حَبِّذَا

قَالَ بَلَوْتُ النَّاسَ قَرْناً بَعْدَا قَرْنٍ فَلَمْ أَرَ الْوَفِي عَهْدَا وَالسُوءَ بِالْمُؤْمِنِ لاَ تَظُنُّهُ فَمَسْنُشُأُ الْعُسدَاوَةِ الْمَظِنْسِة وَذَاكَ مِنْ سُوءِ السَّرِيرَةِ يَكُونُ إنْ سَاءَ فِعْلُ الْمَرْء سَاءَتِ الظُنُون

وقال بلوت الناس، أي اختبرتهم وامتحنتهم وقرنا بعدا قرن، أي زمانا بعد زمان وفلم أر، فيهم والوفي عهدا، ولفظ الشاعر : بلوت الناس قرنا بعد قسرن فلسم أر غير ختسال وقسال ولم أر في الخطوب أشد وقعا وأصعب من معاداة الرجسال وقوله : غير ختال وقال أي غير غدار ومبغض. ولبعضهم : تغير إخسوان هسذا الزمسان فكسل خليسل عسراه الخلسل وكانسوا قسديما على صحصة وقد داخلتهم حروف العلسل قضيت التعسجب من أمرهسم فصرت أطالع بساب البسدل ولابن عطاء الله :

لا تشتغل بالعتب يوما للـورى فيضيع وقــتك والزمــان قصير وعــلام تعـــتبهم وأنت مصدق أن الأمور جرى بها المقدور ؟ هــم لم يوفــوا للإلــه بحقـــه أتريــد توفيـة وأنت حـــقير ؟ واشهد حقوقهم عليك وقم بها وامتوف منك لهم وأنت صبور فإذا فعلت فأنت أنت بعين من هــو بالحقائــق عـــالم وبصير

ووالسوء؛ بالنصب على الاشتغال وبالمومن لا تظنه؛ إذ لا يحل ذلك وفمنشأ العداوة؛ أي محل نشئها وحصولها هو والمظنه؛ أي ظن السوء ووذاك، أي ظن السوء ومن؛ خبث النية ووسوء السريرة؛ أي السر وهو اسم لما يكتم ويكون؛ أي يحصل وينشأ وإن ساء فعل المرء ساءت الظنون؛ قال أبو الطيب : إذا ساء فعل المرء ساءت ظنونه وصدق ما يعتاده من توهسم وعسادى محبيسه بقسول عداتسه فأصبح في ليل من الشك مُظلم قال في المدخل : سمعت ابن أبي جمرة رحمه الله تعالى يقول : إذا مر عليك إنسان بجرة خمر ثم غاب عنك ورجع عريا عنها.. لا يحل لك أن تقول شربها، وَعَنْ قَبِيحٍ التَّنَحَي أَحْزَمُ وَذُو الْحِجَا مِنْ جَاهِلٍ لاَ يَسْلَمُ

ولا أوصلها لمن يفعل ذلك بها، وإنما تقول : الحمد لله الذي هداه وتاب عليه.. هكذا تكون نية المؤمن مع إخوانه المسلمين.. أعني هذه سبيله معهم مع عدم الخلطة، فيدخل إذ ذاك في قوله عليه الصلاة والسلام : (سلامة الصدر لا تبلغ بعمل) وأما مع الخلطة فالسنة سوء الظن حتى يتبين منهم سبب لتحسين الظن بهم، وعلى هذا حملوا قوله عليه الصلاة والسلام : (من الحزم سوء الظن) انتهى منه.

وقد قال زين بن اجَّمَدْ رحمه الله تعالى : ما أمكن الحمل على الخير فذر حملا على الشر كما قال عمر دوعن قبيح التنحي أحزم، قال :

تنبح عن القبيـح ولا تـرده ومن أوليتـه حسنـا فـرده ستكفي من عدوك كل كيـد إذا كاد العـدو فـلا تكـده وذو الحجا من جاهل لا يسلم، أي لا يخلص من كيده ومكره للمعاداة

الواقعة بينهما على ما ينبىء عنه : المرء عدو لما جهل. قال أبو الفتح البُستي : ذو العقل لا يسلم من جاهل يسومـــه ظلمـــا وإعناتــــا فليختــر السلــم على حربـــه وليلــزم الإنصات إن صاتـــا

وقد قال بعض البلغاء : ما ذب عن الأعراض كالصفح والإعراض. وقال بعض الشعراء :

أحب مكارم الأخلاق جهمدي وأكره أن أعيب وأن أعابا وأصفح عن سباب الناس حلما وشر الناس من يهوى السبابا ومن هماب الرجمال تهيبسوه ومن حقر الرجمال فلن يهابا

وفي الجامع الصغير : (من دفع غضبه دفع الله عنه عذابه ومن حفظ لسانه ستر الله عورته)<sup>(92)</sup>. قال المناوي : أي عن الوقيعة في أعراض المسلمين أو عن

(92) الترغيب والترهيب للمنذري.

## فصل في الاستغادة

وَاصْحَبْ دَوَاماً دِفْتَراً مُطَالِعَهُ فَمَا ثَبَاتُ حِكْمَةٍ إِلاَّ مَعَهُ فِيهِ بَيَاضٌ وَلَدَيْكَ مَحْبَسَرَهُ لِكُتْبِ مَا تُمْلِي عَلَيْكَ الْمَهَرَهُ فَالْعِلْمُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ وَمَا رُسِمْ قَرَّ وَفَرَّ مَا بِحِفْظٍ يَسَتَّسِمْ

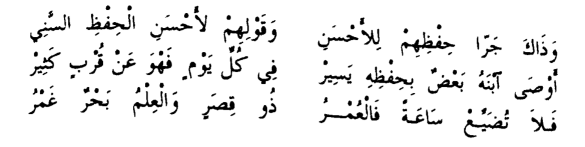
النطق بما يحرم. وفي الجامع أيضا (لو كان المؤمن على قصبة في البحر لقيض الله له من يؤذيه)<sup>(93)</sup> قال المناوي : ليضاعف له الأجور ويرفع له الدرجات، فينبغي أن يقابل ذلك بالرضى والتسليم ويعلم أنه إنما سلط ذلك عليه لخير له. إما بذنوب اقترفها أو لزيادة رفعة في الآخرة.

**فصل في الاستفادة، واصحب دواما دفترا**» كجعفر ودرهم جماعة الصحف المضمومة «**مطالعه فما ثبات حكمة إلا معه**» وقد قيل في هذا المعنى : من لم يك الدفتر في كمـه لم تشـبت الحكمـة في قلبــــه

وينبغي أن يكون «فيه بياض ولديك محبره» : وعاء المداد «لكتب ما تملي عليك المهره» من الفوائد العلمية. «فالعلم» الكامل الحسن ما يؤخذ «من أفواههم» قال اليوسي : في آداب المتعلم مع الشيخ : وليأخذ عمن أخذ العلم عن أهله وتأدب بالمتأدبين، ولا يأخذ عن صحفي، وهو من أخذ العلم من بطون الأوراق فقط. ويروى عن الإمام الشافعي : من تفقه من بطون الكتب ضيع الأحكام.

ومما قيل في تلقين الشيخ قول أبي حيان : أمدعيا علما ولست بقارىء كتابا على شيخ به يسهل الحزن ؟ أتزعم أن الذهن يوضح مشكلا بلا موضح ؟كلا.. لقد كذب الذهن وإن الذي تبغيه دون معلم كموقد مصباح وليس له دهن وقوله أيضا : يظن الغمر أن الكـتب تهدي أخـا فهـم لإدراك العلموم

(93) كنز العمال.



وما يدري الجهول بأن فيها غوامض حيرت عقبل الفسهيم إذا رمت العلوم بغير شيخ ضللت عن الصراط المستسقيم وتلتبس الأمور عليك حتمى تكون أضل من توما الحكيم

وتوما بضم المئناة الفوقية، وذلك أنه رأى في كتاب : الحبة السوداء شفاء من كل داء. فقرأها الحية السوداء بالمئناة التحتية، فأخذ حية سوداء فأكلها فقتلته أو أعمته كما في هدى الأبرار. «وما رسم» أي كتب من العلم «قر» أي استقر «وفو، من حافظه «ما بحفظ يتسم وذاك جرا» أي وإنما كان العلم من أفواههم لأجل «حفظهم للأحسن» أي أحسن ما يسمعون «و» جرا «قولهم لأحسن الحفظ السني» أي لأحسن ما يحفظون. ويقال : أنبل العلماء من يكتب أحسن ما يسمع ويحفظ أحسن ما يكتب ويحدث بأحسن ما يحفظ . «أوصى ابنه بعض بحفظه يسير، من العلم والحكمة «في كل يوم فهو» أي ما حفظه كل يوم «عن قرب» يكون «كثير» بكارة مرور الأيام.

**وواغتنم الخلوة، أ**ي الموضع الذي تخلو فيه عن الموانع والأغيار **دوالليالي، ق**ال 1 في النشر الطيب : مما يستعان به على التحصيل حفظ الأمهات والقواعد الكلية والمسائل المنظومة؛ لأنه سبب للاستحضار، وأجود أوقات الحفظ الأسحار ثم نصف الليل ثم الغداة، وحفظ اليل أجود وأنفع ووقت خلو المعدة عن الطعام، وأجود أماكنه الغرف وكل موضع بعيد عما يشغل القلب، والمقصود من الحفظ الفهم، وفوقه المذاكرة مع من ينصف؛ لأنها تفيد التحقيق. وو، اغتنم وكتب ما 1. صحته في الحال، أي في حال سماعه. اليوسي : أوصى مالك بعض أصحابه عندما ودعه فقال : أوصيك بتقوى الله في السر والعلانية والنصح لكل مسلم وكتابة العلم من عند أهله. وعن الخليل بن أحمد : اجعل ما تكتُّب بيت مال وما في -Å صدرك للنفقة. وطول ليل لا تقصر بالمنام وضوء يوم لا تكدر بالحرام، أي لا تجعله ذا كدورة وظلمة بتلوثه به. والتغتنم من الشيوخ البركه، والاستفادة قولًا وفعلًا ؛ لقوله عليه السلام : (البركة مع أكابركم)<sup>(94)</sup> أي البركة مع صحبة ŧ. أكابركم وأقدمكم زمانا؛ لأنهم جربوا الأشياء كثيرا فعلموا الفائدة في أي فعل وفي ۰, أي قول. ومن العتبية : قال مالك : كان لقمان الحكيم يقول لابنه : يابني لا تجالس الغجار ولا تماشهم.. اتق أن ينزل عليهم عذاب من السماء فيصيبك معهم، ٩, يابني جالس الفقهاء وماشهم.. عسى أن تنزل عليهم رحمة فتصيبك معهم.

وعن سفيان بن عيينة : قال عيسى بن مريم : جالسوا من يذكركم بالله رؤيته، ومن يزيد في علمكم منطقه، ومن يرغبكم في الآخرة عمله. وعن أبي حنيفة أنه قال : الحكايات عن العلماء ومجالستهم أحب إلي من كثير من الفقه؛ لأنها آداب القوم وأخلاقهم. **دوليس كل ما يفوت؛** من العلوم ومن التلاقي مع أكابر العلماء والفضلاء **دمدركه؛ أ**ي واجده بعد. ولبعضهم في المعنى :

(94) ألترغيب والترهيب.





ظهرا؛ لئلا تستخف بك العامة، ولا تدخل على ذي سلطان إلا وعنده من يعرفك، وإذا جلست عند كبير فليكن بينك وبينه فسحة؛ لئلا يأتي من هو أقرب منك فيدنيه ويبعدك فيحصل في نفسك شيء. **دأو حاناء أ**ي مات **دشبابه، أي في زمانه دأو خدم السلطاناء أ**ي ابتلي بخدمته فيضيع ما حصل من العلوم. ولفظ الحديث : (من لم يتورع في تعلمه ابتلاه الله تعالى بأحد ثلاثة أشياء : إما أن يميته في شبابه، أو يوقعه في الرساتيق، أو يبتليه بخدمة السلطان، اليوسي : ولا يذهل عن الباعث له على الاشتغال بالعلم، فإن كان هو طلب ما أعد من الثواب فهو حسن، وأحسن منه أن يكون طلب التقرب إلى الله تعالى، وأحسن منه أن يكون امتالا الجطوظ العاجلة من مال وعز وجاه ونحو ذلك وعندها تشتغل قريحتها ولا خير في ذلك.

أبو عمر : كان يزيد العقيلي يقول : من أراد بعلمه وجه الله تعالى أقبل الله عليه بوجهه وأقبل بقلوب العباد عليه، ومن عمل لغير الله صرف الله وجهه وصرف قلوب العباد عنه.

دمن كان في تعلم تورعا يكون؛ التعلم وأيسر، له. ابن رشد : من أنفع ما يستعان به على طلب العلم تقوى الله عز وجل؛ لقوله تعالى : ﴿وَيُعَلَّمُكُمُ اللَّهُ (<sup>95</sup>) وو، يكون وعلما أنفعا؛ وأكثر فوائد ببركة الورع. وومنه، أي الورع والاحتراز عن جم الكلام؛ أي عن كثيره بالبحث وفي غير نافع؛ من العلوم؛ لأنه لغو محض وتضييع عمر وو، الاحتراز عن وكثرة المنام و، عن وشبع وعن طعام السوق فلتحترز، إن أمكنك، حال كونك ومشمرا عن موق، جمع ساق. دَعْ غِيبَةً وَمُكْثِرَ الْكَـلاَمِ فَإِنَّــهُ مُضَيِّــعُ الأَيُّـــامِ وَدَعْ مُجَاوَرَةَ ذِي الْبَطَالَـةَ فَلْهَـيَ تُؤَثَّــرُ وَلاَ مَحَالَــة وَلْتَجْلِسَنْ مُسْتَقْبِـلاً مُسْتَنَّــا بِمَا لَهُ نَبِيُّنَـا قَــدْ سَنَّــا وَآنظُرْ حِكَايَةَ فَقِيـهٍ نَــالاَ أَلْفِقْهَ مِنْ جُلُوسِهِ آسْتِقْبَـالاَ

وذلك لأنه أقرب إلى النجاسة والخباثة، وأبعد عن ذكر الله تعالى وأقرب إلى الغفلة، ولأن أبصار الفقراء تقع عليه ولا يقدرون على الشراء منه فيتأذون بذلك. **دع** غيبة» قال في المدخل : من آكد الأمور على المتعلم تخليص ذمته من إخوانه وجلسائه ومعارفه وغيرهم؛ إذ تخليص الذمة هو المطلوب والمقصود الأعظم، فليحذر من هذين الأمرين الخطرين اللذين عمت بهما البلوى؛ لكثرة وقوعهما على الألسن وهما الغيبة والنميمة. فالنميمة أن تنقل حديث قوم إلى آخرين، والغيبة أن تقول في غيبة الشخص ما يكرهه ـ وإن كان حقا ... وأما إن كان ذلك القول باطلا فهو البهتان بعينه. **دو، دع دمكثر الكلام، ف**لا تجالسه وفإنه مضيع الأيام، عليك بالاستاع له. **دودع مجاورة ذي البطاله،** المضيع عمره فيما لا يهم بأخلاقه.

وولتجلسن مستقبلا، للقبلة «مستناء أي آخذا وعاملا «بما له نبينا» عليه السلام دقد سنا وانظر، بعين الفكر «حكاية فقيه نالا الفقه من جلوسه استقبالا، مفعول مطلق أو حال أي مستقبلا، فقد حكي أن رجلين خرجا في طلب العلم لديار الغربة ... وكانا شريكين في العلم ... فرجعا بعد سنين إلى بلدهما وقد فقه أحدهما ولم يفقه الآخر، فتأمل فقهاء البلدة وسألوا عن حالهما وتكرارهما وجلوسهما فأخبروا أن جلوس الذي تفقه في حال التكرار كان مستقبل القبلة والمصر الذي حصل العلم فيه، والآخر كان مستدبر القبلة ووجهه إلى غير المصر، فاتفق العلماء والفقهاء أن الفقيه فقه ببركة استقبال القبلة إذ هو السنة في الجلوس إلا عند الضرورة، وببركة دعاء المسلمين فإن المصر لا يخلو عن العباد وأهل الخير !!. دَعْوَةَ أَهْلِ الْخَيْرِ كُنْ مُغْتَنِمَا وَلْتَحْتَرِزْ مِنْ دَعْوَةِ الَّذْ ظُلِمَا وَآعْتَنِ بِأَلَآدَابِ وَالسُّنَنِ مَنْ لَمْ يُعْنَ بِأَلَآدَابِ يُحْرَمِ السُّنَنْ وَمَنْ بِذِي تَهَاوَنَ الْفَرْضَ فَقَدْ وَٱلْمُتَهَاوِنُ بِفَرْضِ أَجْرَ غَدْ وَصَلَّ بِالْـخُسُوعِ لِلْجَلِيـلِ فَإِنَّهُ عَوْنٌ عَلَى ٱلتَّحْصِيلِ

**دعوة أهل الخير،** من العلماء والصالحين **دكن مغتنما،** اليوسي : مما يعين بإذن الله على الحفظ والفهم وكل فلاح زيارة الصالحين كما قيل : زيارة أرباب التقى مرهم يبري ومفتاح أبواب الهدايــة والخير ولله در القائل :

اسرد حديث الصالحين وسمهم فبذكرهم تتنسزل السرحمات واحضر مجالسهم تنبل بسركاتهم وقبورهم زرها إذا ما ماتسوا

وولتحترز عن دعوة الذ ظلما، إذ دعوته مستجابة بالحديث الصحيح. وواعتن، يا طالب العلم وبالآداب والسنن، فإن ومن لم يعن، أي لم يهتم وبالآداب يحرم السنن ومن بذي، السنن وتهاون الفرض، مفعول وفقد، أي حرم أداءه ووالمتهاون بفرض، فقد وأجر غد، فيحرم من ثواب الآخرة الموعود لأهل الفرائض.

وفي العوارف : قال عبد الله بن المبارك : من تهاون بالأدب عوقب بحرمان السنن، ومن تهاون بالسنن عوقب بحرمان الفرائض، ومن تهاون بالفرائض عوقب بحرمان المعرفة. وفيه أيضا : قال يوسف بن الحسين : بالأدب يفهم العلم، وبالعلم يصح العمل، وبالعمل تنال الحكمة، وبالحكمة يقام الزهد، وبالزهد تترك الدنيا، يصح العمل، وبالعمل تنال الحكمة، وبالحكمة يقام الزهد، وبالزهد تترك الدنيا، وبترك الدنيا يرغب في الآخرة، وبالرغبة في الآخرة تنال الرتبة عند الله تعالى. وفيه أيضا : قال أبو الحسين النوري : ليس لله في عبده مقام ولا حال ولا معرفة تسقط معها آداب الشريعة، وآداب الشريعة حلية الظاهر، والله تعالى لا يبت تعطيل الجوارح من التحلي بمحاسن الآداب. فوصل بالحشوع للجليل، مكثرا من النوافل والتطوعات وفائه، أي أداء الصلاة على وجه الخشوع وعون، للطالب وعلى التحصيل، للعلم. قال في المدخل : وينبغي لطالب العلم أن لا يخلي نفسه من وَنِعْمَ قَوْلُ النَّسَفِي الشَّاعِـرِ كُنْ حَافِظاً لِلنَّهْمِي والأَوَامِـرِ

العبادات، وأن يكون له ورد من كل شيء؛ إذ أنها سبب الإعانة على ما أخذ سبيله، ثم قال : وليحذر أن يتكلف من العمل ما عليه فيه مشقة أو يخل باشتغاله بالعلم؛ إذ أن اشتغاله بالعلم أفضل كما تقدم، وهذا كثيرا ما يدخل منه الشيطان على المشتغلين بالعلم إذا عجز عن تركهم له فيأمرهم بكثرة الأوراد حتى ينقص اشتغالم، لأن العلم هو العدة التي يتلقى بها ويحذر منه بها، فإذا عجز عن الترك رجع إلى باب النقص وهو باب قد يغمض على كثير من طلبة العلم؛ لأنه باب خير وعادة الشيطان أن لا يأمر بخير، فيلبس الأمر على الطالب فيخل بحاله. وكان سيدي أبو محمد رحمه الله تعالى يقول : ينبغي لطالب العلم أن يكون عمله في علمه مثل الملح في العجين : إن عدم منه لم ينتفع به والقليل منه يصلحه، وإذا علمه مثل الملح في العجين : إن عدم منه لم ينتفع به والقليل منه يصلحه، وإذا روما كان ذلك كذلك فينبغي له أن يشد يده على مداومته على فعل السنن والرواتب، وما كان منها تبعا للفرض قبله أو بعده فإظهارها في المسجد أفضل من فعلها في بيته كما كان عليه الصلاة والسلام يفعل ماعدا موضعين فإنه عليه الصلاة والسلام المان لا يفعلهما إلا في بيته، وهما : الركوع بعد صلاة الجمعة والركوع بعد صلاة الغرب.

دونعم قول، نجم الدين عمر بن محمد دالنسفي الشاعر كن حافظا للنهي، باجتناب المنهيات دوالأوامر، بامتثال المأمورات، قال رحمه الله تعالى : كمن للأوامر والنواهي حافظا وعلى الصلاة مواظبا ومحافظا واطلب علوم الشرع واجهد واستعن بالطيبات تصر فقيها حافظا واسأل إلهك حفظ حفظك راغبا في فضله فسالله خير حافظا

فبالعمل يصلح للعالم شرف الدنيا والآخرة، ويرسخ علمه ويدوم، وقيل العلم يهتف بالعمل فإن أجابه وإلا ارتحل. ولمحمود بن الحسن الوراق : إذا أنت لم ينفعك علمك لم تجد لعلمك مخلوقا من الناس يقبله وإن زانك العلم الذي قد حملته وجدت له من يجتنيـه ويحملـه

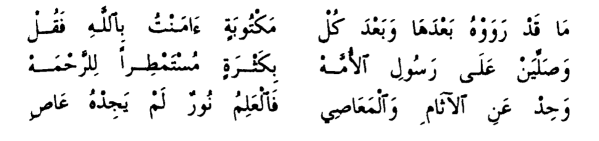
## فصل فيما يورث الحفظ وفيما يورث النسيان

ŧ

أَلْجِدُ وَالدَّوَامُ تَقْلِيلُ الْغِـذَى لِلْحِفْظِ أَقْوَى سَبَبٍ وَهَكَذَا صَلاَةُ لَيْـل وَالْقِـرَاءَةُ نَظَـرْ لِمُصْحَفٍ تَفُوقُ عَنْ أُولِي النَّظَرُ بَسْعِلْ لَدَى رَفْعِ الْكِتَابِ وَابْتَدِ بَالْبَاقِيَـاتِ الصَّالِحَـاتِ وَزِدِ

وفصل فيما يورث الحفظ وفيما يورث النسيان الجد، أي الاجتهاد ووالدوام، أى المواظبة، ودتقليل الغذى؛ ما يتغذى به دللحفظ أقوى سبب، قال ابن القم : أربعة تزيد في الفهم : فراغ القلب، وقلة التملي من الطعام والشراب، وحسن تدبير الغذاء بالأشياء الحلوة والدسمة، وإخراج الفضلات المثقلة للبدن، ومما يضر بالعقل إدمان أكل البصل والباقلا والزيتون والباذنجان وكثرة الجماع والوحدة والأفكار والسكر وكثرة الضحك والغم. وفي النشر الطيب : أصل العقل موهبة من الله تعالى فضل بها الإنسان، ويتقوى بأمور، منها أكل الحلال \_ وهو أفضلها \_ وأكل لحم الضأن والأطعمة الدسمة والشيء الحلو ـــ سيما الزبيب ــ ومضغ اللبان وتخفيف المعدة، وينبغى للطالب أن يجتنب الأطعمة الغليظة المؤثرة جمود القريحة ما أمكنه كالفول والبصل والزيتون والباذنجان والسمك وأكل الحوامض واللبن المخيض ونحو ذلك. ووهكذا، من أقوى سببه وصلاة ليل، تطوعا كالتهجد **دوالقراءة،** للقرآن **دنظر، بوقف ربيعة المصحف، أي بالنظر إلى وجهه فإنها** (تفوق) سائر الأعمال كما روى (عن أولى النظر) وقد قلت : قِسَرَاءَةً بِمُصْحَبِ أَفْضَلُ مِسَنْ قِرَاءَةٍ عَنْ ظَهْرٍ قَلْبٍ إِذْ قَمِنْ مَع الْقِراءَةِ لَمُنَسا مُسرَادَه بأنسسه نظم أنظر عِبَ اذه وَالنَّسَوَوِي لَدَيْسَهِ ذَاكَ يَظْهَسَرُ حَيْثُ اسْتَوَى الْخُشُوعُ وَٱلتَّدَبُرُ قَلْبٍ قَدٍ آزْدَادًا فَعَكْسٌ يَجْرِي فِي ٱلْحَالَتَيْن وَإِذَا عَنْ ظُهْرِ 

السمل لدى رقع الختاب، الذي تفرؤه وتطالعه او المدي بعد دلك الباليات الصاحات وزد، دما قد رووه بعدها، أي الباقيات فتقول : بسم الله سبحان

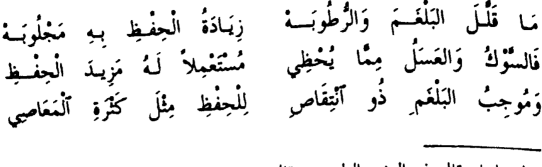


الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم العزيز الحليم عدد كل حرف كتب ويكتب أبد الآبدين ودهر الداهرين. **ووبعد** كل مكتوبة، أي صلاة مفروضة **«آمنت بالله»** الواحد الأحد الحق وحده لا شريك له وكفرت بما سواه **«فقل وصلين على رسول الأمه»** عليه الصلاة والسلام **«بكثرة مستمطرا للرحم»** فببركة الصلاة عليه يرجى نزول الرحمة وشدة الحفظ وزوال النسيان. ويطلب التعوذ في ابتداء قراءة العلم؛ لأنه إذا طلب في القرآن الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه فالعلم أحرى كما في نور البصر. **دوحد عن الآثام والمعاصي فالعلم نور لم يجده عاص،** قال الشافعي : شكوت إلى وكيع سوء حفظي فأرشدني إلى تسرك المعاصي

وأخبرني بأن العلم نرور ونور الله لا يوتاه عاص اليوسي: من أقوى الأسباب ... يعني للفهم والحفظ ... التقوى وتجنب المعاصي قال تعالى: ﴿وَاتَّقُوا ٱللَّهَ وَيُعَلَّمُكُمُ ٱللَّهُ﴾<sup>(96)</sup> وهان تَتَّقُوا آللَّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْقَاناً﴾<sup>(97)</sup> ﴿وَمَنْ يََّتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَلَ، لَّهُ مَخْرَجاً وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ﴾<sup>(98)</sup> والرزق عام، وقال عَيْضَة : (من عمل بما علم أورثه الله علم ما لم يعلم)<sup>(99)</sup>.

وعن أبي سليمان الداراني رضي الله عنه : إذا اعتادت النفوس ترك الآثام جالت في الملكوت ورجعت إلى صاحبها بطرائفِ الحكمة من غير أن يؤدي إليها

- (96) البقرة 281.
- (97) الأنغال 29.
- (98) الطلاق 02.
  - (99) إتماف.



عالم علما. قال في النشر الطيب : قال سغيان الثوري : إنما يتعلم العلم ليتقى الله به، وبذلك فضل على غيره.

وقال الغزالي في المنهاج : العلم بمنزلة الشجرة والعمل بمنزلة الثمرة، فالشرف للشجرة إذ هي الأصل والانتفاع إنما هو بثمرتها، ولذا قال الحسن : اطلبوا العلم طلبا لا يضر بالعبادة واطلبوا العبادة طلبا لا يضر بالعلم. وما قلل البلغم والرطوبه، كالأشياء اليابسة المجففة وزيادة الحفظ به مجلوبه فالسوك، أي استعمال السواك ووالعسل، شربه ومما يحظي، يعنى يفيد ومستعملا له مزيد الحفظ، وكذا أكل الكندر مع السكر، وأكل إحدى وعشرين زبيبة حمراء كل يوم على الريق. ووموجب البلغم، كالأشياء الرطبة وذو انتقاص للحفظ، فيورث النسيان ومثل

رُوحُ الْبَيَانِ قَالَ فِي ٱلْعِصْيَـانِ هُوَ مِنَ ٱقْوَى سَبَبِ النَّسَيَـانِ فمن ابتلى بالمعاصي كالفواحش وشرب الخمر ــ عياذا بالله تعالى ــ فقد تعذر عليه طلب العلم مادام كذلك، وذلك من جهات منها الحرمان الإلهي، وفي الحديث : (لا يزني الزاني... إلخ)<sup>(100)</sup> فكيف يطمع بالفتح من لا يعد مؤمنا ؟، ومنها أن همته تغيب في تلك اللذات فتذهب معها فكرته وتأمله، ومنها أن شأنه أن لا يقر قراره؛ لانزعاج باطنه بنيران الشهوات فلايزال جوالا مترصدا مترددا في ميدان ما تولع به فمن أين له اللبث في مجالس العلم بقلب حاضر وسمع شهيد ؟، ومنها أن ذلك البلاء يحوجه إلى المال والاشتغال به وفي ذلك تلفه، وإلى معاشرة الأضداد وكل من لا خلاق له وفي ذلك جَفاؤه وانقطاعه، ومنها أن تلك الشهوات غالبة على النفس إذا تمكنت منها إلا من وقاه الله تعالى فلا تسلمها لشيء فقد غالبة على النفس إذا تمكنت منها إلا من وقاه الله تعالى فلا تسلمها لشيء فقد قطعت الناس عن الملك الذي هو مجمع لذات النفس النفسانية والروحانية. انتهى

(100) متف عليه.



من القانون باختصار. **دوكثرة الهموم والأحزان، في** أمور الدنيا **دو،** كثرة العلائق و**دشغل من موجب النسيان،**.

ابن القيم : أربعة تضر بالفهم والذهن : إدمان أكل الحوامض والفواكه، والنوم على القفا، والهم، والغم. اليوسي : أضر شيء بالعقل الاشتغال بما لا يعنى والبطالة. وقال في زهر الأفنان : والسر في أن ما يلقى إلى الصبيان من مسائل العلم يكون أرسخ وأثبت مما يلقى إلى الكبار؛ لأن قلب الصبى فارغ وقلب الكبير مشحون بهموم الدنيا وأغراضها، وإن كان فهم الكبير أسرع من فهم الصغير؛ لكمال عقل الكبير ونقصان عقل الصغير، فالكبير سريع الفهم كثير النسيان والصغير بالعكس، وقد عرفت السر في ذلك. ولأجل فراغ قلوب السلف الصالح رضي الله عنهم من أشغال الدنيا وهم الرزق وخوف الخلق وجمع همهم على الآخرة.. لم يحتاجوا إلى تدوين العلم اتكالا على حفظهم؛ لرسوخ ما يلقى إليهم في قلوبهم. وقد قال الشافعي رضي الله عنه : لو كلفت شراء بصلة ما حفظت حديثا واحدا !. ووظلمةً القلبُّ هموم العاجله توجبها عكس هموم الآجله، أي الآخرة فلا تخلو عن النور في القلب **دوكل ذا يظهر في الصلاة فهم الاولى،** لكونه لا يخلو عن ظلمة في القلب دمانع الخيرات، لأن سبب الظلمة وسبب النور لا يجتمعان لتنافيهما، وهم الآخرة يحمل على الخير ويحرض عليه؛ لأنهما متناسبان. كنون : قال بعض العارفين : قيل في قوله تعالى : ﴿لاَ تَقْرَبُوا ٱلصَّلاَةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى﴾(١٥١) أي من حب الدنيا؛ لأن محبها لا تستقيم له صلاة ولا وضوء، فإذا قام إلى الوضوء مثلا احتوشته الشياطين كما يحتوش الذباب نقطة العسل، فإذا كبر اطلع الملك في قلبه فإذا كان في قلبه أكبر من الله عنده فيقول الملك : كذبت.. ليس الله عز وجل في قلبك كما قلت، فيثور من قلبه دخان يلحق بعنان

(101) النساء 43.

وَالسَّعْلُ بِالعِلْمِ وَبِالصَّلاَةِ مَعْ تَحْسُوعِ الْهَمَّ وَحُزْناً قَدْ دَفَعْ وَالنَّسَغِيُّ قُدُوَةً فِي الصَّرْفِ لِلنَّفْسِ عَمَّن تَيْمَتْ بِالظُّرْفِ وَيُورِتُ النَّسْيَانَ أَكُلُ الْكَزْبَرَةُ وَحَامِضِ التُّفَاحِ عِنْدَ الْمَهَرَهُ قِرَاءَةُ الْخَطِّ بِأَحْجَارِ الْقُبُورْ وَهَكَذَا بَيْنَ قِطَارِ الْمُرُورْ وَنَظَرُ الْمَصْلُوبِ غَيْرِ الْمَرْضِي إِلْقَاءُ قَمْلٍ حَيَّةٍ بِالأَرْضِ

السماء فيكون حجابا لقلبه عن الملكوت، ويلقم الشياطين قلبه فلا يزالون ينفخون فيه وينفثون ويوسوسون ويزينون له حتى ينصرف من صلاته لا يعقل ما كان فيها. وفي الحديث : (ليس للعبد من صلاته إلا ما عقل منها)(102) وورد : (إن العبد ليقرء إياك نعبد وإياك نستعين فيقول الله عز وجل : كذبت لو كنت إياي تعبد لم تخف ولم ترج سواي ولو كنت بي تستعين لم تسكن إلى مالك وأهلك) **ووالشغل بالعلم،** أي بتحصيله **وبالصلاة مع خشوع الهم وحزنا** قد دفع، فالعلم لكمال لذته ينفى سائر الخواطر ويجعل صاحبه مشغولا به فقط دوالنسفى قدوة، يقتدى به دبي الصرف للنفس عمّن تيمت، أي عبدت وذللت **وبالظرف؛** أي بالظرافة واللطافة.. فقد قال في وصف جارية مستولدة له : سلام على من تيمتني بظرفهـا ولمعــة خــديها ولمحة طرفهـــا سبتنـي وأصبتنـي فتـــاة مليحـــة تحيرت الأوهام في كنه وصفها فقلت ذريني واعذريني فإننسي شغفت بتحصيل العلوم وكشفها ولي في طلاب العلم والفضل والتقى غنى عن غناء الغانيات وعرفها ويورث النسيان، بإذن الله تعالى بالخاصية وأكل الكزبره، الرطبة بضم الكاف والباء وقد تفتح الباء ووحامض التفاح عند المهره قراءة الخط، المكتوب وبأحجار القبور وهكذا بين قطار المرور، بأن يمر بين جملين مقطورين.. قطر الإبل

العبور ومحدا بين قطار المرور، بان ير بين المعارين. وأقطرها : قرن بعضها إلى بعض على نسق. وو، هكذا ونظر المصلوب، أي النظر إليه وغير المرضي، عندهم؛ لما يؤدي من النسيان، وكذا وإلقاء قمل حية بالأرض،

(102) إتحاف.

حِجَامَةٌ بِنُفْرَةِ الْقَفَا تُعَسِدُ مِنْ مُوجِبِ النُّسْيَانِ عَنْ خَيْرِ مَعَدْ

## فصل فيما يسجلب الرزق وما يمنعه وما يزيد في العمر وما ينقص

كَنْي تَنَفَرَّغَ لِعِلْمٍ فَسَادُرِ زَائِدَ رِزْقٍ صِحَّةٍ وَعُمْسِرِ وَيَحْرِمُ الرَّزْقَ آرْتِكَابُ الْوِزْرِ تُحصُوصاً الْكَذِبُ مُفْضِي الْفَقْرِ

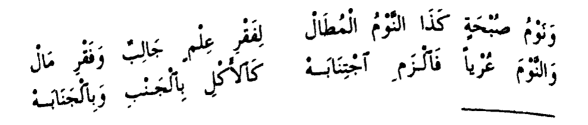
وهو منهي شرعا؛ لأنه من تعذيب الحيوان، وقال الشيخ أبو الحسن إنه حرام؛ لأنها تصير عقربا وقل من لدغته إلا ومات. **«حجامة بنقرة القفا،** بالضم أي حفرته وتعد من موجب النسيان، كما روي **«عن خير معد،** عليه السلام.. ففي ابن زكري عن التفجروتي : جاء عنه عليه الصلاة والسلام أنه قال : (خمس يزدن في النسيان : الحجامة في النقرة، وإلقاء القمل حية، والبول في الماء الدائم، وأكل التفاح الحامض، وسؤر الفار).

ومن ذلك أيضا ــــ كما في القانون ـــ كثرة الهم والنظر في الماء الدامم.

فصل فيما يجلب الرزق وما يمنعه وما يزيد في العمر وما ينقص، فلابأس أن يواعي الطالب في تصرفاته ما يعد مجلبة للغنى بإذن الله فيأتيه وما يكون مجلبة للفقر فيحذر منه.. مما لا يعوقه عن شغله، وكذا إن ظفر بشيء من أسباب البركة من أسمائه تعالى أو نحوها من غير أن يعطل في ذلك وقته ولا أن يشغل فكره، وأما الخروج إلى استجلاب المال بالتشاغل بأسبابه العادية كالتجارة والحرث والتعليم فشاغل له عما هو بصدده. قاله اليوسي.

**دكي تتفرغ لعلم، أي لطلبه دفادر، أي فاعرف أيها الطالب دزائد رزق صحة** وعمر ويحرم، المرء دالوزق ارتكاب الوزر، أي الإثم ففي الخبر : (إن الرجل ليحرم الرزق بالذنب يصيبه)<sup>(103)</sup> قال في شرح الخاتمة : قيل معناه : يحرم رزق

(103) أحمد في مستده.

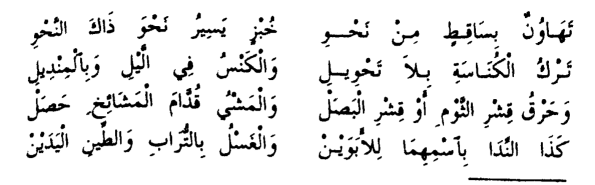


الآخرة من قلة التوفيق للأعمال الصالحة، وقيل معناه يحرم الحلال ولا يوفق له؛ لوقوعه في المعصية، وقيل يحرم مجالسة العلماء ومعرفة الصالحين، وقيل يحرم العلم وهو الرزق الذي لا يصلح عمل إلا به لأجل إقامته على الجهل.

ولبعضهم : إذا شت أن تلقى من الله نعمة عليك فسارع في حوائج خلقه ولا تعصين الله ما رمت ثروة فيحظر عنك الله واسع رزق وحصوصا الكذب مفضي الفقر ونوم صبحة، بالضم والفتح أي النوم وقت الصبح، ففي الجامع الصغير : (الصبحة تمنع الرزق)<sup>(104)</sup> قال عبد الباقي : قيل الفضل وقيل اكتسابه. العدوي : قال ابن عمر : ويكره النوم في هذا الوقت، والكلام أحرى، وعلة ذلك الشرف، وهذا لمن لم يقم اليل، وأما من سهر فلا يكره له ذلك. وكذا النوم المطال، يعني الكثير ولفقر علم، أي الجهل وجالب وفقر مال والنوم عريا، وكذا البول وفالزم اجتنابه، فهو مجلبة للفقر وكالأكل بالجنب، أي الاتكاء عليه ووبالجنابه، أي الأكل عليها، وكالأكل الشرب والنوم كما في ابن زكري، وفيه أيضا ما نصه : وفي العهود المحمدية : وقع لي أن نمت مرة على جنابة فسمعت قائلا يقول لي : من نام على جنابة تعسرت عليه أسباب من النوم على جنابة.

ويحمل قوله من نام إلخ على من داوم على ذلك وقيل له ذلك لئلا يداوم أو ذلك في حق الخاصة، وأما فعله عليه فتشريع كما سبق. انتهى منه.

(104) أحمد في مسنده.



وتهاون بساقط، من المائدة ومن نحو خبز يسير نحو ذاك النحو، الجالب للفقر ففي الخبر : (ما أهان قوم طعاما إلا ابتلاهم الله بالجوع) ورأى عليه السلام كسرة ملقاة في بيت عائشة فمشى إليها ومسحها وقال : (يا عائشة أحسني جوار نعم الله فإنها قلما نفرت من أهل بيت فكادت ترجع إليهم)<sup>(105)</sup> كما في إحكام المقال. وذكر أيضا أنه جاء في التقاط ما يقع من الطعام أنه من داوم على ذلك لم يزل في سعة من الرزق، ونحوه في كنون. وفي كنون أيضا روى أبو الشيخ : (من أكل ما يسقط من الخوان أو القصعة أمن من الفقر والبرص والجذام وصرف عن ولده الحمى) والديلمي : (من أكل ما يسقط من المائدة خرج ولده صباح الوجوه ونفي عنه الفقر) وورد أن من لعق الصحفة من الطعام وغسلها وشرب عن الشيخ زروق أنه يحرم احتقار الطعام وإلقاؤه في القاذورات. وعن ابن مرزوق أنه كان يقول : إذا اختلط الطعام وإلقاؤه في القاذورات. وعن ابن مرزوق مرمته. وعن ابن عرفة أنه يقول في الطعام المبدد في الشوارع إن قل ولم يكن في طين يلزم لقم به سقطت بالتراب ونحوه بحيث لا يمكن النفع به منقطت في من يقول : إذا اختلط الطعام بالتراب ونحوه بحيث لا يمكن النفع به منقطت في طين يلزم لقم ين عرفة أنه يقول في الطعام المبدد في الشوارع إن قل ولم يكن في طين يلزم لقطه.

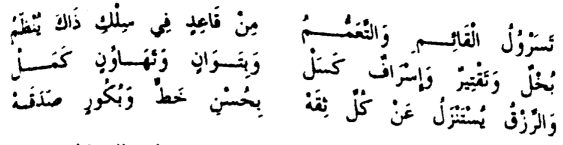
وكذا وتوك الكناسة؛ في البيت وبلا تحويل؛ لها أي بلا صرف ووالكنس؛ للبيت وفي اليل و، كنس البيت وبالمنديل، وعبارة اليوسي : كنس ساقط الطعام بالخرقة من منديل ونحوه. ووحرق قشر الثوم أو قشر البصل والمشي قدام المشائخ حصل، اليوسي : ويستثنى منه المواضع الأربعة كما مر. وقال شارح الأصل المنظوم : المشائخ جمع شيخ وهو الكبير في السن. وكذا النذا باسمهما للأبوين، لأن ذلك ينافي تعظيمهما ووالغسل بالتراب والطين اليدين، مفعول قوله : الغسل.

(105) كنز العمال.

حَذَا عَلَى أَحَدِ شِقْي الأبوبَهُ أَنْ يُتَّكَا كَذَا بِكُلْ خَسْبَهُ تخليل الأستسان وكالإبساء عَنِ الدُّعَا بِٱلْخَيْرِ لِلآبَسَاءِ حَذَا الْوُصُو فِي ٱلْمُسْتَرَاحِ وَكَأْنَ تَسْجِيطُ فَوْبَكَ وَهُو عَلَى الْبَدَنْ تجفيفُكَ الْوَجْهَ بِتَوْبٍ وَالْحَذَرْ فِي الْبَيْتِ بَيْتَ الْعَنْكَبُوتِ أَنْ تَذَرْ حَــذَا تَهَــاؤُنُكَ بِــالصَّلاَةِ إِسْرَاعُكَ الْحُرُوجَ فِي ٱلْعُدَاةِ مِنْ مَسْجِدٍ وَٱلْإِبْتِكَارُ فِي ٱلذَّهَابْ لِلسُوقِ وَٱلإِبطَاءُ مِنْهُ فِي ٱلإِيَابُ شِرَاءُ خُبْزٍ سَائِلٍ قَدِ أَفْتَقَرْ كَذَلِكَ الدُّعَا عَلَى ٱلْوُلْدِ بِسْرَ وَتَرْكُ تَخْمِيرِ الإِنَا وَٱلإطْفَسَا بِٱلنَّفَسِ السُّرَاجَ مِنْهُ يُلْفَسِي كِتَابَةً بِقَلَمٍ لَمَّا كُسِرْ عُقِدَ وَآسْتِعْمَالُ مُشْطٍ مُنْكَسِرُ

**وكذا على أحد شقي الابوبه،** جمع باب **«أن يتكا كذا بكل خشبه تخليل الاسنان،** ابن القيم : أصلح ما اتخذ السواك من خشب الأراك ونحوه، ولا ينبغي أن يؤخذ من شجرة مجهولة فربما كانت سما.

وذكر أيضا أن الخلال نافع اللثة والأسنان.. حافظ لصحتها.. نافع من تغير النكهة، وأجوده ما اتخذ من عيدان الأخلة وخشب الزيتون، والخلاف والتخلل بالقصب والآس والريحان والبادروج مضر. دوكالإباء، أي الامتناع دعن الدعا بالحير للآباء كذا الوضو في المستواح وكأن تخيط ثوبك وهو على البدن تجفيفك الوجه، أي إزالة بلله دبثوب والحذر في البيت بيت العنكبوت، مفعول دأن تذره ففي الحديث : (طهروا بيوتكم من نسج العنكبوت فإن تركه يورث الفقر) وكذا متاونك بالصلاة إسراعك الخروج في الغداق، بعد صلاة الفجر دمن مسجد تتاونك بالصلاة إسراعك الخروج في الغداق، بعد صلاة الفجر دمن مسجد والابتكار في الذهاب للسوق والإبطاء منه في الإياب، أي التأخر في الرجوع منه، ودشراء خبز مبائل قد افتقر كذلك الدعا على الولد بشر وترك تخمير الإناه أي تغطيته دوالإطفا بالنفس السراج منه يلفي كتابة بقلم لما كسر عقده بشيء دواستعمال مشط، بالضم والكسر ما يمشط به الشعر دمنكسر تسرول القام،



أي لبسه السراويل ووالتعمم من قاعد، أي لفه العمامة وفي ملك ذاك، الجالب للفقر وينظم، وينظم في سلكه أيضا وبخل، على الفقراء، وفي الحبر : (لا توكي فيوكي الله عليك)<sup>(106)</sup> والإيكاء شد رأس الوعاء بالوكاء وهو الرباط، والمراد محى عن منع الصدقة خشية الإنفاق، فإن ذلك من أعظم أسباب قطع البركة انظر كشف الحجاب. ووتقتير، أي إنفاق على وجه المضايقة ووإسراف، ضده، انظر كشف الحجاب. ووتقتير، أي إنفاق على وجه المضايقة ووإسراف، ضده، وفي الخبر : (من قصد في معيشته رزقه الله)<sup>(107)</sup> وفيه : (إياكم والسرف في النفقة وعليكم بالاقتصاد فما افتقر قوم اقتصدوا)<sup>(108)</sup> ويروى : (ما عال من اقتصد)<sup>(109)</sup> أي ما افتقر من أنفق على أهله وعياله من غير إسراف ولا إقتار كا في إحكام المقال. ووكسل، وفي الخبر : (سافروا تصحوا وتغنموا)<sup>(101)</sup> ويروى : (تصحوا وترزقوا)<sup>(111)</sup> ابن القيم : أربعة تمنع الرزق : نوم الصبحة، وقلة الصلاة، والكسل، والخيانة. ووبتوان، أي ضعف ووتهاون، في الأمور وكمل الفقر أو ما يجلبه. ووالرزق يستنزل، أي منعف ووتهاون، في الأمور وكمل الفقر أو ما يجلبه. والرزق يستنزل، أي منعف الخونه كا روي وي الفر بحسن خطه فقد ورد في الأثر (عليكم بحسن الخط فإنه من مفاتيح الرزق)<sup>(111)</sup> وفيه الزر أنها المارزق يستنزل، أي يطلب نزوله كا روي وي وي كل بحسن خط، فقد ورد في الأثر (عليكم بحسن الخط فإنه من مفاتيح الرزق)<sup>(111)</sup> وهو روي أرزة، أله، الماتيح الرزق أي أي منعة من مؤانه من مفاتيح الرزق)<sup>(111)</sup> ومدقه، فقد ورد في الأثر (عليكم بحسن الخط فإنه من مفاتيح الرزق)<sup>(111)</sup> وهيد خط، فقد ورد في الأثر (عليكم بحسن الخط فإنه من مفاتيح الرزق)<sup>(111)</sup>

طِيبُ الْكَلاَم بَسْطُ وَجْهٍ جَلَبَهُ كَنْسُ الْفِنَا غَسْلُ الإِنَاءِ مَجْلَبَهُ إِقَامَـــةُ الصَّلاَةِ بِالإِذْعَـــانِ فِيهَـا وَبِالتَّعْدِيلِ لِلأَرْكَــانِ كَذَا الضُّحى جَالِبَةٌ وَدَافِعَـهُ وَوَقْتَ نَوْمِ الَّيْلِ تُتْلَى الْوَاقِعَهُ

الرزق بالصدقة)<sup>(114)</sup> وفيه (الصدقة تسد سبعين بابا من الفقر)<sup>(115)</sup> ابن القيم : أربعة تجلب الرزق : قيام اليل، وكثرة الاستغفار بالأسحار، وتعاهد الصدقة، والذكر أول النهار وآخره.

وطيب الكلام بسط وجه، أي بشاشته وانبساطه اجلبه، أي يزيد في الرزق وكان مالك رحمه الله تعالى من أحسن الناس خلقا مع أهله وولده ويقول : في ذلك مرضاة لربك ومحبة في أهلك ومثراة في مالك ومنساة في أجلك. وكنس الفنا، ككتاب أي قدام الدار، واغسل الإناء، الذي يستعمل للطعام ونحوه المجلبه، للغنى سبب جلبه كما يروى عن الحسن بن علي رضي الله عنهما قال : كنس الفنا وغسل الإنا مجلبة الغنى. ثم أقوى الأسباب الجالبة المحصلة للرزق هو وإقامة الصلاة وغسل الإنا مجلبة الغنى. ثم أقوى الأسباب الجالبة المحصلة للرزق هو وإقامة الصلاة بالإذعان فيها وبالتعديل للأركان، وسائر الواجبات والسنن والآداب قال تعالى : فو أُمَر أهلك بألصالاً قال ابن عطاء الله : هذه الآية علمت أهل الفهم عن الله عز وجل كيف يطلبون رزقهم إذا توقفت عليهم أسباب المعيشة أكثروا الخدمة والموافقة وقرعوا باب الرزاق.

ابن جزي : كان بعض السلف إذا أصاب أهله خصاصة قال : قوموا فصلوا بهذا أمركم الله، ويتلو هذه الآية !!.

وكذا الضحى جالبة؛ للغنى وقضاء الحوائج **وودافعه؛** لما يكره، روي عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه أنه قال : إن الله تعالى يقول : (يا ابن آدم اكفني أول النهار بأربع أكفك بهن أمر يومك)<sup>(117)</sup> يعني أقضي حوائجك وأدفع عنك

- (114) كنز العمال.
  - (115) إتحاف.
- (116) طه 131.
- (117) أحمد وأبو يعلى.

وَسُورَةَ الْمُلْكِ مَعَ الْمُزَّمِّلِ وَالَّيْلِ وَالشَّرَحِ اتْلُهَا تَسْتَكْمِلِ إذامَة الطُّهْرِ حُضُور الْمَسْجِدِ قَبْلَ النَّذَا وَالْفَجْرَ فِي ٱلْبَيْتِ آغَدُدِ وَالْوَتَرَ فِيهِ بَعْدَ وَتْرٍ عَنْ مَرَامُ كَلاَمٍ دُنْيَا حِدْ وَعَنْ لَغْوِ ٱلْكَلاَمُ تَسَرُكُ الْمُجَالَسَةِ لِلـنَّسَاءِ لِغَيْرِ حَاجٍ فَهْبَ أَتَّي سَاءِ وَقِلَّةُ الْكَلاَمِ فِي الْعَقْلِ تَمَامُ وَالْمَرْءُ حَمْقُهُ بِكَثْرَةِ الْكَلاَمُ

ما تكره بعد صلاتك إلى آخر النهار. وفي الخبر (ركعتا الضحى تجلب الرزق وتنفي الفقر) **«ووقت نوم اليل تتلى الواقعه»** فقراءة سورتها مجلبة خصوصا باليل وقت النوم. **«وسورة الملك مع المزمل واليل والشرح اتلها تستكمل إدامة الطهر،** أي الوضوء، قال في النصيحة : وإدمان الوضوء موجب لسعة الخلق وسعة الرزق ومحبة الحفظة ودوام الحفظ من المعاصي والمهلكات فقد جاء : (الوضوء سلاح المؤمن) وهو مجرب. ابن زكري : القيام بعبادة الله تعالى من حيث هي يسهل أمر الرزق، لكن الصلاة عماد الدين وهي منه بمنزلة الرأس من الجسد فلها مزيد اختصاص بذلك. وقد ذكر في تحفة المريد من فوائدها سعة الأرزاق، والطهارة مفتاحها وأعظم شروطها فكان لها دخل تام. انتهى منه باختصار.

وحضور المسجد قبل الندا، أي الأذان (والفجر في البيت، أي أداء سنته فيه واعدد، من ذلك؛ لقوله عليه السلام : (من صلى سنة الفجر في بيته يوسع له رزقه ويقل المنازعة بينه وبين أهله ويختم له بالإيمان) وو، اعدد والوتر فيه، أي في البيت ووبعد وتر عن مرام، أي مطلب وكلام دنيا حد، فلا تتكلم بعد الوتر بكلام الدنيا وو، حد وعن لغو الكلام، فلا تتكلم بكلام غير مفيد لدين ودنيا، وقد قبل : من اشتغل بما لا يعنيه يفوته ما يعنيه. وترك المجالسة للنساء لغير حاج، لمجالستهن وفهي أي ساء، أي قبيح. وقد قال العز في قواعده في سرد أمثلة الاقتصاد ما نصه : ومنها زيارة الإخوان لا يكثر منها بحيث يملونه ويستثقلونه ولا يقل منها بحيث يشتاقونه ويعتبونه، ومنها مخالطة النساء لا يكثر منها بحيث تغلب عليه أخلاقهن ولا يقللها بحيث يتأذين بذلك. ووقلة الكلام في العقل تمام والرء مقه بكثرة الكلام، كيف لا وهو تضييع عمر نفيس في تكلم بكلام خسيس <sup>9</sup>

وَلاَذِمِ الْوَارِدَ مِنْ أَذْكَسار مِنْ حَمْدٍ اوْ دُعاً أَوِ آسْتِغْفَارِ وَزَادَ فِي الْعُمْرِ وَصْلُ الرَّحِم وَالْبِرُ مَعْ تَرْكِ أَذِي لِلْمُسْلِمِ

قال على :

إذا تم عقل المرء قل كلامـه وأيقن بحمق المرء إن كان مكثرا ابن القيم : أربعة تزيد في العقل : ترك الفضول في الكلام، والسواك، ومجالسة الصالحين، ومجالسة العلماء. وولازم الوارد من أذكار، تزيد في الرزق، فذلك من أسباب زيادته ومن حمدٍ او دعا أو استغفار، ومن صلاة على النبي عليه، فمما يزيد في الرزق أن يقول كل يوم بعد انشقاق الفجر إلى وقت الصَّلاة : سبحن الله العظيم سبحْن الله وبحمده استغفر الله وأتوب إليه مائة مرة، وأن يقول : لا إله إلا الله الملك الحق المبين كل يوم صباحا ومساء مائة مرة، وأن يقول بعد الفجر كل يوم : الحمد لله وسبحن الله ولا إله إلا الله ثلاثا وثلاثين مرة، وبعد صلاة المغرب أيضا، ويستغفر الله سبعين مرة بعد صلاة الفجر، ويكثر من قول : لا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم، ومن الصلاة على النبي عظيم، ويقول يوم الجمعة سبعين مرة : اللهم اغنني بحلالك عن حرامك واكفني بفضلك عمن سواك، ويقول هذا الثناء كل يوم وليلة : أنت الله العزيز الحكم، أنت الله الحليم الكريم، أنت الله خالق الخير والشر، أنت الله خالق الجنة والنار عالم الغيب والشهادة عالم السر وأخفى، أنت الله الكبير المتعال، أنت الله خالق كل شيء وإليه يعود كل شيء، أنت الله ديان يوم الدين لم تزل ولاتزال، أنت الله لا إله إلا أنت، أنت الله الأحد الصمد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوًا أحد، أنت الله لا إله إلا أنت الرحمن الرحيم، أنت الله لا إله إلا أنت الملك القدوس السلام المومن المهيمن العزيز الجبار المتكبر لا إله إلا أنت الله الحالق البارع المصور له الأسماء الحسني يسبح له ما في السموات والأرض وهو العزيز الحكيم. وفي سنن المهتدين : من أحب أن يكثر ماله وبيارك له في رزقه فليقل كل يوم سبعين مرة : أستغفر الله ربي إنه كان غفارًا.

**ووزاد في العمر وصل الرحم؛ فن**ي الخبر (من أحب أن يسط له في رزقه

وينسأ له في أجله فليصل رحمه)<sup>(118)</sup> وروي عنه عليه السلام : (إن العبد ليصل رحمه وقد بقي من عمره ثلاثة أيام فيزيد الله أجله ثلاثين سنة وإن الرجل ليقطع رحمه وقد بقى من أجله ثلاثون سنة فيرد أجله إلى ثلاثة أيام) وقد قلت : حقيقةً تَزِيدُ فِي الْعُمْرِ الصَّلَـهُ لِرَحِـم كَمَـا الْقَرَافِي قَبِلَــهُ فَهْــيَ لِــذَاكَ سَبَبَ مُسْتَدْعِـي نَصَبَـهُ آللَـهُ بِـوَضْع شَرْعِـي وَضَعَّفَ الَّذِي فَرِيـقٌ سَلَكَـهُ مِنْ أَنَّ ذَاكَ الزَّيْدَ زَيْدُ الْبَرَكَهُ عَلَيْكَ بِالْفُـرُوقِ وَاقْبَلْهَـا بَــلِ مَا قَبِلَ آبَنُ الشَّاطِ مِنْهَا فَاقْبَل

فيه إشارة لقول عمر الرجراجي : عليك بمطالعة القواعد والفروق ولكن لا تقبل منها إلا ما قبله ابن الشاط. ووالبر، أي الإحسان ومع ترك أذى للمسلم كذا كبار السن أن يعظموا، وفي الأخبار أن من عظم الشيوخ الكبار السن يعطى له مثل عمرهم، ومن ذلك خبر (ما أكرم شاب شيخا لسنه إلا قيض الله له من يكرمه عند سنه)<sup>(11)</sup> ابن العربي : قال العلماء : فيه دليل على طول العمر لمن أكرم المشيخة. وووارد الأذكار في ذاء الذي يزيد في العمر وينظم، فمن ذلك أن يقول حين يصبح ويمسي كل يوم ثلاث مرات : سبحن الله ملء الميزان ومنتهى العلم ومبلغ الرضى وزنة العرش. وولتحترز عن قطع رطب الشجر، فالتحرز عن قطع الأشجار الرطبة يزيد في العمر ونعم يسوغ القطع عند الضرر، أي الضرورة المتضية من طبخ ونحوه.

وقد نظم علي الأجهوري ما يزيد في العمر بقوله : زيادة عمر بالسلام على الـذي لقــيت وتسريح دوامــا للحيــة مع الرأس أيضا والتصدق والصله لأرحامــه أو واحـــد فتثـــبت

(118) رواه البخاري.

(119) الترمذي.

وَأَسْبِخِ الْوُضُو وَبِٱلتَّعْظِيــم ِ صَلَّ الصَّلاَةَ لِلْعَلِي الْعَظِيــم ِ وَالصَّحَةَ آحْفَظْ وَتَعَلَّمْ بَعْضَا طِبٍّ وَمَا يُؤْثَرُ مِنْهُ يُرْضَى

أى واحد منها كاف في تحصيل ذلك. وزاد كنون الاشتغال بالحديث والعلم والعدل في الحكم بين الناس. **دوأسبغ الوضو،** وإسباغه إتمام سننه وآدابه ووبالتعظيم صل الصلاة للعلي العظيم، ابن القيم : لا ريب أن الصلاة نفسها فيها من حفظ صحة البدن وإذابة أخلاطه وفضلاته ما هو أنفع شيء له، سوى ما فيها من صحة الإيمان وسعادة الدنيا والآخرة، وكذلك قيام اليل من أنفع أسباب حفظ الصحة، ومن أمنع الأمور لكثير من الأمراض المزمنة، ومن أنشط شيء للبدن والروح والقلب كما في الصحيحين عن النبي عَلَيْهُمُ أنه قال : (يعقد الشيطان على قافية رأس أحدكم إذا هو نام ثلاث عقد يضرب على كل عقدة عليك ليل طويل فارقد فإن هو استيقظ فذكر الله انحلت عقدة فإن توضأ انحلت عقدة ثانية فإن صلى انحلت عقده كلها فأصبح نشيطا طيب النفس وإلا أصبح خبيث النفس كسلان)<sup>(120)</sup> **(والصحة احفظ؛** بعدم إلقاء النفس في المهالك، وبوقايتها من حر وبرد، فملازمة أسباب الصحة مزيدة في العمر، فينبغي لطالب العلم أن لا يستهين بصحة بدنه حفظا وعلاجا، فهي مما يعين على طلب العلم في الجملة بإذن الله تعالى بعد حصول الفهم والقريحة، قاله اليوسي. ووتعلم بعضا طب، أي من علم الطب المبين فيه أحوال بدن الإنسان من حيث الصحة والسقم. قال في النقاية : علم الطب علم يعرف به حفظ الصحة أن تذهب وبرء المرض الحاصل. اليومي : هو العلم الباحث عن بدن الإنسان من حيث ما يكون به حفظ الصحة عليه أو إزالة المرض عنه وموضوعه بدن الإنسان من حيث ذلك **دوما يوثر منه؛** عن النبي عليه ويرضى، فلابد للطالب من التبرك بالآثار الواردة في الطب، وهو من العلوم المستحبة معرفتها فقط كما للقلشاني. قال في النشر الطيب : وجعله بعضهم من فروض الكفاية وهو الظاهر؛ لأن فائدته حفظ البدن الذي هو مركب النفس؛ لتتفرغ لطلب كمالها عاجلا وآجلا، وقد قيل : المحافظة على الأبدان ياكد من المحافظة على الأديان؛ لأنه إذا عدم البدن عدم الدين.

(120) متغل عليه.

Į,

١,

1

وقد ختم ابن القيم كتابه : الطب النبوي بوصايا كلية نافعة.. منها : قال الحارث : من سره البقاء \_ ولا بقاء \_ فليباكر الغداء وليعجل العشاء وليخفف الرداء وليقل غشيان النساء. وقال الحرث : أربعة تهدم البدن : الجماع على البطنة، ودخول الحمام على الامتلاء، وأكل القديد، وجماع العجوز. ولما احتضر الحرث اجتمع إليه الناس فقالوا : مرنا بأمر ننتهي إليه من بعدك، فقال : لا تتزوجوا من النساء إلا شابة، ولا تاكلوا من الفواكه إلا في أوان نضجها، ولا يتعالجن أحدكم ما احتمل بدنه الداء، وعليكم بتنظيف المعدة فإنها مذيبة للبلغم مهلكة للمرة منبتة للحم، وإذا تغدى أحدكم فلينم على أثر غدائه ساعة، وإذا تعشى فليمش أربعين خطوة. وقال الشافعي رحمه الله تعالى : أربعة تقوي البدن : أكل اللحم، وشم الطيب، وكثرة الغسل من غير جماع، ولبس الكتان. وأربعة توهن البدن : كثرة الحياع، وكثرة الغمل من غير جماع، والب الكتان. وأربعة توهن البدن : كثرة تقوي البصر : الجلوس تجاه الكعبة، والكحل عند النوم، والنظر إلى الخضرة، وتنظيف المجلس. وأربعة توهن البصر : النظر إلى القذر، وإلى المصلوب، وإلى فرج المراة، والقعود مستدبر القبلة.

وقال طبيب المامون : عليك بخصال من حفظها فهو جدير أن لا يعتل إلا علة الموت : لا تاكل طعاما وفي معدتك طعام، وإياك أن تأكل طعاما تتعب أضراسك في مضغه فتعجز معدتك عن هضمه، وإياك وكثرة الجماع فإنه يقتبس نور الحياة، وإياك ومجامعة العجوز فإنه يورث موت الفجأة، وإياك والفصد إلا عند الحاجة إليه، وعليك بالقيء في الصيف.

وقيل لجالينوس : مالك لا تمرض ؟ فقال : لأني لم أجمع بين طعامين رديئين ولم أدخل طعاما على طعام ولم أحبس في المعدة طعاما تأذيت به.

وقال جالينوس لأصحابه : اجتنبوا ثلاثا وعليكم بأربع ولا حاجة لكم إلى طبيب : اجتنبوا الغبار والدخان والنتن، وعليكم بالدسم والطيب والحلوى والحمام ولا تاكلوا فوق شبعكم. انظر بقية كلامه.

فائدة : ابن جزي : من الناس من اختار التداوي لقول رسول الله عليه :



(تداووا فإن الذي أنزل الداء أنزل الدواء)<sup>(121)</sup> ومنهم من اختار تركه توكلا على الله وتفويضا إليه وتسليما لأمره تبارك وتعالى، وروى ذلك عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه، وبه أخذ أكثر المتصوفة.

والحمد لله على كماله ثم على محمد وآله صل إلهنا صلاة دائمه وأول توفيقا وحسن خاتمه، آمين.

هذا آخر ما تيسر من هذا التعليق والحمد لله الذي بنعمته وجلاله تتم الصالحات، وأنا أسأل الله العظيم أن ينفع به النفع العميم، وأن يجعله من العمل الصالح المقبول، وأن يبلغنا به أقصى المأمول، ووافق الفراغ منه ضحوة الأحد الثاني عشر من صفر سنة أربع عشرة بعد أربعمائة وألف، والحمد لله رب العالمين ممدا يوافي نعمه ويكافىء مزيده والصلاة والسلام على سيدنا محمد وآله وأصحابه أجمعين وكل من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين.

(121) نصب الراية، وتموه في أبي داوود والترمذي وابن ماجه.

الفهرس

| تقديم                                                    |
|----------------------------------------------------------|
| الترجمة                                                  |
| فصل في ماهية العلم والفقه                                |
| المقدمة الأولى في فضائل العلم والحث عليه                 |
|                                                          |
| المقدمة الثانية في آداب العالم في نفسه                   |
| المقدمة الثالثة في آداب العالم في التدريس                |
| فصل في النية في حال التعلم                               |
| فصل في اختيار العلم والأستاذ والشريك والثبات على العلم   |
| فصل في تعظيم العلم وأهله                                 |
| فصل في الجد والمواظبة والهمة                             |
| فصل في بداية السبق وقدره وترتيبه                         |
|                                                          |
| فصل في وقت التحصيل                                       |
| فصل في الشفقة والنصيحة                                   |
| فصل في الاستفادة                                         |
| فصل في الورع في حال التعلم                               |
| فصل فيما يورث الحفظ وفي مايورث النسيان                   |
| فصل فيما يجلب الرزق وما يمنعه وما يزيد في العمر وما ينقص |
| وصايا طبية نافعة                                         |
| الفهرس                                                   |
|                                                          |

. . . .